جمال ناجي

أن تكتب رواية فهذا يعنى ان تعيد كتابة حياتك بطريقتك لا بطريقة

لو وضعنا ادعاءات الخيال جانبا، وتبرأنا قليلا من متع الرغبة في

الحديث المطول عن ماضينا وتجاربنا (وهي بالمناسبة، متع تنتمي

إلى شهوات الكهول الذين يكثرون من الحديث عن ماضيهم) ولو

نزعنا الأقنعة عن أصول الشخوص الروائية، لظهرت الحقيقة التي

تفيد بأن لكل شخصية في الرواية تاريخها وجذورها الواقعية التي

توماس مان في روايته آل

بودنبروك، وظف إرث عائلته

السلوكي والاجتماعي، وطلب

من شقيقته - اثناء الكتابة -

بعض التفاصيل الخاصة بخالته

اليزابيث، وحين زودته بتلك

التفاصيل لم تكن تتوقع أن

يستخدمها بشكل مكشوف يخ

بعض مفاصل الرواية، وقد

هاجمته عند صدور الرواية

لأنه أشاع جزءا من أسرار العائلة

یدروایته ثم سرعان ما اعتذرت

له بعد أن قرأت الرواية كاملة.

توماس مان كتب هذا واقر به من

دون تردد.



# 

# كارثة حلبجة جعلتني اعجزعن الكلام

السليمانية / المدى

يزور الشاعر والمفكر الكبير ادونيس حاليا السليمانية، بدعوة من مركز كلاويز الادبى والثقافي، وتضمن برنامج الزيارة التي هي الاولى من نوعها اقامة ندوات في مدن اقليم كردستان، وزيارة المراكز الادبية والثقافية في الاقليم، اضافة الي توطيد العلاقات الثقافية مع المثقفين والادباء الكرد.

والشاعر على احمد سعيد المعروف بـ (أدونيس) احد اهم قامات الشعرية العربية، الذين وضعوا بصماتهم على الاجيال اللاحقة من شعراء العربية على مدى اكثر من خمسة عقود من الزمن .. واستطاع ان يحافظ على اسلوبية منفردة في الشعر والنثر... فضلاً عن نتاجاته في تناول الموروث الادبى فى صياغات نقدية لطالما اثارت الجدل حولها.

وقد أحيا الشاعر الكبير أدونيس في مستهل برنامج زيارته أمسية شعرية في مدينة السليمانية، الخميس المُّاضِي، بمشاركة الشاعر الكردي شيركو بيكس وعلى قاعة الأنشطة الجماهيرية. وأستهلت الأمسية بكلمة ترحيب من مركز كلاويز . ألقاها الناقد عبد الطاهر البرزنجي الذي قال: منذ سنوات ننتظر قدوم الشباعر الكبير أدونيسس إلا أن الظروف سمحت هذه الأيام بزيارة شاعر كان شغله الشاغل خلق الجمال وكانت له مواقف مشهودة بشأن كردستان. بعدها قدم الشاعر شيركو بيكس تحية إلى أدونيس وقال: إنى شخصيا تعلمت صياغة الجملة

الشعرية المكثفة من أدونيس، ودارت حلسة حوار مفتوحة بتوحيه أسئلة لأدونيس الذي قال: إنى اختنق حزنا والما على مدينة حلبجة وماجرى فيها، حيث أثرت بي بشكل كبير، لذا فإن الكارثة بالنسبة إلى أكبر من أي

كما زار الشباعر العربى الكبير

أدونيس، في اليوم نفسه، مدينة

حلبجة الشبهيدة، برفقة الشاعر الكوردي الكبير شبيركو بيكس، و استقبل أمام المتحف التذكاري في حلبجة من قبل حشد من المثقفين والشعراء وممثلى ضحايا القصف الكيماوي وجماهير حلبجة. من ثم زار الشاعر الضيف المتحف التذكاري وتفقد أقسامه واطلع عن

كثب على الوثائق والأدلة المتعلقة بالقصف الكيماوي للمدينة. و حول أحاسيسه ومشاعره في تلك اللحظة قال الشاعر ادونيس: الصمت في هذه الحظة هو أعظم تعبير عن

الفَّاحِعة، حيث أثرت في بشكل أعجز

عن الكلام، لذا فإن الكارثة بالنسبة إلى أكبر من أي حديث. و من ثم قدمت مديرية الثقافة في حلبجة شعار تذكار حلبجة وشعار البيوم العالمي للشبعر وصبورة فوتوغرافية لحلبجة وهدايا أخرى

الى الشاعر أدونيس. وفي ختام الزيارة زار أدونيس مقبرة شهداء حلبجة ووضع اكليل زهور على ضريح الشهداء. و في معرض اللقاءات والندوات

التي عقدها في مدينة السليمانية بحضور نخبة من المثقفين والشعراء . الكورد، عقد الشاعر العربي الكبير أدونيس أمسية ثقافية السبت ١٨/٤، وتطرق الى مواضيع شتى منها جعل

القومية والدين ايديولوجيا للحكم او للوصول الى سدة الحكم، كما قال بأنه لم يكن يوما من الأيام يعادي أي قومية أو دين.

لم اكن مرة ضد القومية وبشكل خاص ضد القومية الكردية، وحضوري اليكم دليل على ذلك. لكنني ضد القومية وضد الدين عندما يتحولان

الى ايديولوجيا. فعندما تتحول القومية الى ايديولوجيا كما حدث عندنا نحن العرب، تحولنا الى كائنات عمياء، لا نرى الا انفسنا ونكره الاخر وجاء في نص كلمته: وننبز الاخر.

انا ضد كل قومية تتحول الى ايديلوجيا عمياء ، لكننى لست ضد القومية التي هي انتماءً طبيعي لا يمكن انكاره، هذا شيىء، الشيء

يتمحور تفكيرنا حوله ، ونحن نكتفي بمجرد الانتماء. عندنا قصائد وعندنا شعراء وكتاب، يكفى ان تقول انك

عربى لكى تكون ملك العالم، فأذن هذا البعد الكينوني الذي يعطى لكوني

عربياً معنى انسانياً حقيقياً هذا هو ايضاً ما ينقصنا نحن العرب بشكل خاص و أمل ان لا ينقصكم انتم الكرد، اظن ان هذا من بلايانا الكبرى الى درجة اننا نحن العرب اليوم نعيشه في وهم كامل ليس لاي منا وجود حقيقى في الحاضير الراهن الذي

الثاني لايعني شيئاً على الاطلاق ان اكون انا اليوم عربياً. ماذا يعنى ان اكون عربيا. ؟ هو معنى ان اكون عربيا كيف اكون عربيا، هذا هو ما يجب ان

يعيشه نحن مجرد ألفاظ وآمل ان لا تصييكم هذه العدوي.

أعاد الكاتب إنتاجها فنيا. أما ما يحلو للروائيين أن يكتبوه في غمرة هروبهم من تلك الجذور والتفافهم عليها، فهذا يقع في باب حماية الذات، وهو ما لا يتنافى مع حق الكاتب في اختيار وسيلة الحماية، خصوصا انه يعيش في مجتمع يصادر حقه في البوح، وحق الحقيقة في الإنتشار. لكن، لماذا يصر الكتاب في شهاداتهم الابداعية التي يقدمونها حول تجاربهم مع الرواية او القصة او الشعر، على اختراع واقع بديل محسىن يتناسب مع سخف الجوانب الاعتبارية التي، كثيرا ما تتحكم بالكاتب وتتدخل في شهادته وتنقحها قبل إعلانها على الملأ.

سيقول الكثيرون من كتاب الشهادات الإبداعية، بأن شهاداتهم لا تتضمن أي تزوير او كــذب، وهــذا صـحيح في غالب الأحيان، لكن لا أحد يريد الإعتراف بأنه مارس نوعا من الإنتقائية في اختياره وقائع وأحداث شوطه مع الكتابة و والحياة، وهي الانتقائية التي فرضتها ظروفه الإجتماعية التي غالبا ما تضطره إلى إخفاء

الكثير مما يجب أن يقال. هذا ما لمسته أثناء قراءتي للكثير من الشهادات الابداعية التى قدمها كتاب عرب في مناسبات مختلفة: هنالك التفاف على جوهر التجربة ومحركاتها الذاتية التي أوصلت الكاتب الي ما يمكن تسميته بالكتلة الحرجة

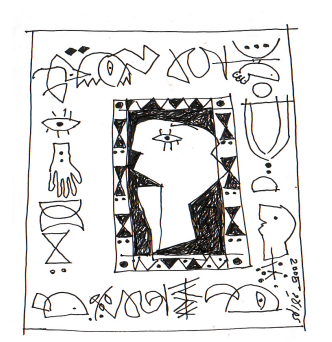
التي تسبق الإنشطار ؟ « مدام بوفاري هي أنا» هذا ما قاله فلوبير من دون أي تردد،

الصاخبة وشهواته المحرمة! لم يلجأ غوستاف فلوبير إلى التورية ووضىع الأقنعة على كوامن حياته التي أنتجت هذه الرواية العظيمة، ولم يقل بأن مدام بوفاري هي «إمرأة مثيرة كانت تعيش في حينا...» مثلما يفعل الكثير من الكتاب العرب في شهاداتهم. توماس مان في روايته أل بودنبروك، وظف إرث عائلته السلوكي والاجتماعي، وطلب من شقيقته - اثناء الكتابة - بعض التفاصيل الخاصة بخالته اليزابيث، وحين زودته بتلك التفاصيل لم تكن تتوقع أن يستخدمها بشكل مكشوف في بعض مفاصل الرواية، وقد هاجمته عند صدور الرواية لأنه أشاع جزءا من أسرار العائلة في روايته ثم سرعان ما اعتذرت له بعد أن قرأت الرواية كاملة. توماس مان کتب هذا و اقر به من دون تردد.

وأضاف بأنه وضع في شخصها كل متعلقات حياته الجنسية

ماركيز في كتابه «عشت لأروي» يعترف بأن عددا من شخصيات «قصة موت معلن» هم أصلا من الأقارب والأصدقاء، ويتحدث عن وجود زوجته «مرسيدس» في شخصيات رواياته. الشهادات الإبداعية التي تغزُّو المهرجانات والمؤتمرات لن تتحول

الى نوع ادبى في الثقافة العربية، لأنها تشترط توافر الصدق والجرأة والبعد عن الحسابات والهندسات، وهذا ما لا يتسنى للكاتب العربي الذي يئن تحت وطأة واقع اجتماعي محافظ معتم، وطارد للحقيقة وأخواتها.



### احمد نعيم الطائي



مرّت ثلات سنوات ونيف.. وروحك لاتزال تعانق روحي يامنْ كَفنهُ التراب.. وشيعتهُ اكتافَ الغرباء، كَمْ كُنتُ أتَمنى أن أَقَبلُ جَبينكَ الندي، وأريح جسدكَ الطُّري بين احضاني قبل

لقد أقمطرَ بيَّ الألم حين اعلموني كيف حدقت الى ابنتك ذو الثمانية وعشرين يوماً قبل ان يخطفُكَ الموتُ بساعات ،وكأنكَ تودعها، وتتمنى أن ترى ملامح رسومها مجدداً عذراً أخى (حسين) ، أو كما يسميك الاطفال (عمو حسين) ، لقد لأذتْ بيَّ دروبُ الغربة عبر محيطاتً جعلتْ جَسدي المكظوظ خارج عشه الاخضر لأنه اصبح غير محمى ؟ عذراً .. لاننى لم أكُنْ بين من تَحب حين رتق عليك التراب بابَ

جغرافيا الفكر.. نظريات اجتماعية أمريكية متناقضة

القبر الموصود بلا شباك

عذراً.. لان قصاصاتُ ورق هزمتنى ، وتهديدات العطاشى للدم ارعبتني، فحالت بيني وبينك ، وجعلت المسافة محيطات ومحطات أعيش فيها بإنثلام الحال وأدبار النفس التي تتأمل يوماً ان تحترق قصاصات الورق ويرتوي من اوردتنا النازفة

عذراً.. لقد اصبح في الوطن من لايحمل سلاحاً ضعيفاً، ومن لايملكُ سكيناً للدفاع عن نفسه جباناً ، وانت تعرف انا من الضعفاء والجبناء في قاموس القوة الجديد ، لأننى لااملك سوى سلاح الأيمان والقلم والتهجد ليلا لردء شرور الاشرار.. لذلك انهزمت في ريح المواجهة ؟ عذراً.. لم تقتف قدماي الأثر الى قبركَ أو أدلجُ يوماً إليك ولو

سراً لأطفئ نار الشوق بلقياك في مقبرة السلام حبيبي «حسين» لقد بنيت لك قبراً في غربتي ألوذ إليه كلما حَنتُ اليك روحي المغتربة ، أو تشتاق عيوني الى رسومك عنائي لانكُ اصبحت تسكن في غربة القبر، وانا اسكن في

## سردم اصدارات متنوعة

السليمانية / المدى

لا تزال مؤسسة سه رده م (العصر) في السليمانية وهي إحدى المؤسسات الثقافية في كردستان الخاصة بنشر المؤلفات الكردية والعراقية والكتب المترجمة عن اللغات الأجنبية تواصل عملها بانتظام وبنشاط ملفت للأنظار، كما انها تصدر عدداً من المجلات الفكرية والأدبية والعلمية باللغتين الكردية والعربية ومجلة للاطفال وكتابا للجيب وغير ذلك، ما يعتبِر مساهمة بارزة في حركة التأليف والترجمة والنشر والابداع ودعما كبيرا للكتاب والادباء والمثقفين في ايصال نتاجاتهم الى جمهرة القراء محررة اياهم من اعباء توفير المال لطبع اعمالهم ومشاق النشر والتوزيع في كردستان خاصة والعراق عامة. وفيما يلى كشف ببعض ما صدر عن هذه الدار من مؤلفات ومترجمات ومجلات بغية اطلاع قراء (المدى) الكرام على هذه النشاطات التي تزخر بها كردستان اليوم الى جانب العديد من دور النشر الكردستانيةً

الاخرى في السليمانية نفسها وفي كركوك واربيل ودهوك. فقد اصدرت هذه الدار ترجمة لرواية (الشراع الابيض) للكاتب القرغيزي السوفيتي جنكز ايتماتوف ترجمها السيد كوشار حمه سعيد عن الفارسية، ويقع الكتاب في ٢١٠ صفحات من الحجم المتوسط. وأيتماتوف هو احد الروائيين القرغيز المبدعين وتمتاز رواياته بلغة شاعرية وهو يعبر في هذه الرواية عن احلام وآلام ابناء شعبه في العهد السوفيتي. وتعتبر هذه الرواية من اجمل اعماله واصدرت كذلك رواية (احلام الرجال الايرانيين) للكاتب ماردين ابراهيم، وتقع هذه الرواية في ٢٢٥ صفحة من القطع المتوسط، وتقع احداث هذه

في المنطقة الشمالية من كردستان في القرن السادس عشر. ومن اصدارات سه رده م ايضا كتاب في ٣٩٠ صفحة من القطع المتوسط للمرحوم الفنان محمد على امين بعنوان (كاميرا عيني) وهو عبارة عن مذكرات شخصية للكاتب يتحدث فيها عن ايام دراسته ونضاله وحياته الوظيفية ونشاطاته الفنية كممثل وفى التلفزيون وخواطر فنية ايضا.

الرواية الخيالية المستندة الى بعض من الوقائع وأخر من الفلوكلور

ومن اصدارات سه رده م ايضا كتاب بعنوان (معان مرئية) للفنان التشكيلي وهبي رسول وقد عبر المؤلف عن كتابه هُذا بانه (قراءة في انظمة الرسم) وموضوع الكتاب هو على وجه العموم فن الرسم وملاحظات الكاتب الشخصية، ومن محاور الكتاب (قراءة اللوحة) و (الفن التشكيلي خارج الوطن).

ويقع الكتاب في ٤١٤ كمفحة. ومن اصدارات الدار ايضا كتاب بعنوان (ماهو الدين؟) بقلم عدد من المؤلفين الغربيين وترجمة عادل باخه وان. تقول قطعة طبعت على الغلاف الخارجي للكتاب: ان من يجيب اليوم في الشرق الاوسط عامة وفي كردستان خاصة عن سؤ ال: ماهو الدين؟ هم المؤمنون أي الذين اصدروا قرارهم وحددوا موقفهم. لا ريب في اننا لا نتحدث عن اذا كان جواب المؤمنين جيدا أو رديئا، فالجودة والرداءة ليستا مصطلحين علميين، بل على العكس، اننا وعن طريق ترجمة أراء ١٧ مدرسة نريد لا ان نجيب على السؤال السابق، بل وكذلك ان نشرح فهم المؤمنين للدين عن طريق نقل هذه المدارس السبع عشرة الى الكردية. ان وضع الجيل الكردي الفتى وجها لوجه امام ١٧ مدرسة مختلفة عن الدين بـ ١٧ ميثودولوجيا علمية سيجيب عن السؤال: ما هو الدين؟ يقع هذا الكتاب في ٤٩٤ صفحة من الحجم

يشرح عالم الاجتماع الأمريكي ريتشارد أي نيسبت في كتابه «جغرافيا الفكر» النظرية التي تجعل من التقاء الشرق بالغرب مسألة مستحيلة دون أن يقول ذلك صراحة من خلال عدد من الدراسات الميدانية التي أجراها على مجموعات كبيرة متحدرة من أمريكا وآسيا، برغم أن مادته الأساسية تتمحور حول أمثلة بين الصين واليونان القديمتين.

يتناول الكتاب ثقافة المجتمعين الصينى واليوناني منذ نشوء المدينة - الدولة لغاية ألان ويعود لأسباب جوهرية في بعض الأحيان إلى ما قبل نشوء المدينة - الدولة لتوكيد نظريته الاجتماعية التي تحسب الفارق العريض الذي يجعل من هذين المجتمعين نقيضين غير قابلين للتقارب. لكنه كما قلنا في

البداية لا يقرر أي شيء بشأن هذه الاختلافات مع إن الواضح من الأمثلة التي يطرحها من خلال دراساته الميدانية تقول أنّ التقاء هاتين الثقافتين غير ممكن لان الهوة أعمق من أن تردم بالعواطف. يدعم نيسبت في كتابه الصبادر عن عالم

المعرفة الكويتية وبترجمة شوقى جلال أراءه هذه بمجموعة من الأدلة غير قابلة للدحض خصوصا للقارئ العربى والأسيوي من خلال تحليل سلوك المجموعات التي كانت محور هذه الدراسة وهم طلاب من اليونان والصين وكوريا مقابل مجموعات من أوربا الغربية وأمريكا. التناقض الذي تظهره هذه الدراسات الميدانية يوحى بأن هناك عالمين شديدي الاختلاف في طريقة التفكير والرؤية إلى العالم. ففي الوقت الذي يركز فيه الشرقيون على مبدأ التكافل والعمل الجماعي، يؤكد الغربيون وبالتحديد الأمريكان مبدأ الاستقلالية. في الثقافة الشرقية ليست هناك فردانية بقدر ما هناك مجتمع يذوب الفرد فيه بوصفه حلقة مكملة لا يمكن له أن يكون خارجها، في حين تقدم الثقافة الغربية الفرد بوصفه ذاتا مستقلة تستطيع أن تحدد الموضوعات التى تختارها وان تؤثر بقراراتها

المستقلة على حياة المجتمع بشكل عام. من الأمثلة المهمة التي يقدمها المؤلف حول

الشرقية بأفراد الأسبرة كلها ويبقى تحت الرعاية طيلة الوقت. وعندما يكبر الطفل يمكنه في الثقافة الغربية أن يختار من اللعب ما يريد دون قسر من الوالدين، على العكس من ذلك فأن الأم الشرقية تقوم باختيار كل ما من شأنه ان يكون صالحا له دون أن يكون هناك أي خيار لطفلها. الذات الشرقية مندمجة بالمجموع والذات الغربية مستقلة منذ البداية والنجاحات التي يحققها الشرقي ليست له بل للمجتمع، «في عالمنا العربي يحسب ذلك للعشيرة أو القبيلة» أما النجاحات التي يحققها الغربي فتسجل في أرشيفه الخاص. يحفل الكتاب بأمثلة طريفة وأحبانا بأسئلة

الأطفال في هذين المجتمعين إن الطفل في

الثقافة الغربية وحال ولادته يوضع في مكان

خاص أو حتى في غرفة منفصلة، في حين

يحاط الطفل المولود حديثا في المجتمعات

الاختلافات شديدة ولا يمكن ردم الهوة بين الشرق والغرب بالعواطف

محيرة لكل الأطراف الموضوعة تحت الاختبار لأنها تتوجه إلى موضوعات غير مفكر بها في مثل هذه الثقافات أو على اقل تقدير مشوشة ولا يمكن الإجابة عليها بنعم أو لا لكن النتائج تبقى هي الأخرى غير قابلة للتصنيف لان النسب تبدو متفاوتة مقارنة بالأسئلة التي تبدو تقليدية لطرف معين ومحيرة للطرف الأخر. يستفيد المؤلف من هذه المفارقات في تصنيف بعض الأفكار المحددة من اجل رصد

المجموعات النشرية. يضرب المؤلف مثلا حول ذلك حينما حاول صديق ياباني له إن يقيم حفلا على الطريقة الأمريكية ودعا له ضيوفا ياباندين فقط الدوا سعادة كبيرة بالطعام والشراب لكن الحفل فشل فشلا ذريعا بسبب افتقاره إلى الأراء والى الراغبين في الدفاع عنها. يحرص أبناء شرق أسيا على التوافق مع مشاعر الأخرين ومشاركتهم هذه المشاعر ويكابدون من اجل التناغم بين الناس. من يطرح رأيا في مثل هذه المجتمعات إما إن يقبل به على عواهنه أو يتم تجاهله بشكل صامت بدل النقاش الذي قد يؤدي إلى تفكيك بنية العلاقات وبذلك يختفى الجدل بوصفه طريقة للتحليل من اجل الوصول إلى حقيقة معينة. على العكس من ذلك وفي فترة مبكرة من حياة الطفل فى الثقافة الأوربية والأمريكية يتاح له التعبير عن أرائه مهما كانت مختلفة أو خاطئة لأنهم في النهاية سيقومون بتقويمها عن طريق تعليم الطفل كيفية الدفاع عن أرائه وكيفية تغييرها إذا تطلب الأمر تصحيح معلومة معينة. من المفارقات إن يرفض

الأسيوي والياباني بالتحديد فكرة إن الإنسان

بإمكانه معالجة البيئة والتأثير فيها ويفترض

الانعطافات التي تمر بها هذه المجتمعات.

الجدل في المجتمعات الشرقية غير موجود

لأنه بذلك يضمن ويحافظ على التناغم بين

بدلا من ذلك إن يوفق نفسه معها. الفوارق كما يوضح المؤلف هي نفس - اجتماعية شديدة العمق بين الثقافة الأسيوية والثقافة الغربية. يعيش أبناء شرق أسيا في عالم من التكافل والاعتمادية المتبادلة حيث الذات جزء من كل اكبر ويعيش الغربيون في عالم تكون الذات فيه عنصرا فاعلا وحرا. ألان يناقش علماء الاجتماع نظريتين عن

المستقبل شديدتي الاختلاف يوردهما ألمؤلف لدعم نظريته الخاصة دون إن يبدي انحيازا للنظرية التي تتوافق مع أرائه لكي يبقى موضوعيا ودون إن يفقد صرامته الأكاديمية. النظرية الأولى يتزعمها العالم السياسي فرنسيس فوكوياما وتفترض تلاقى المنظومات العالمية والسياسية والاقتصادية وبالتالي منظومات القيم. في كتابه « نهاية التاريخ « كتب فوكوياما (الرأسمالية والديمقراطية فازتا ولا توجد في الأفق قوى بمكن إن تولد منها إحداث مهمة) إما النظرية الثانية فتتنبأ باستمرار الاختلاف ويتزعمها عالم السياسة صومائيل الذي يرفض نظرية فوكوياما جملة وتفصيلا ويعتقد إن العالم على حافة « صدام حضارات « بين جماعات ثقافية رئيسية من بينها شرق اسيا والإسلام والغرب. هذه القوى محصورة داخل تضاد فيما بينها لا فكاك منه بسبب الاختلافات.

### متابحة في اتحاد الادباء . . قراءة في ملفات الثقافة العراقية

محمود النمر



في الاربعاء الماضي وضمن نشاطات اتحاد الادباء والكتاب العراقيين وعلى قاعة الجواهرى ،قرأ الناقد على حسن الفواز محاضرة بعنوان (قراءة في ملفات الثقافة العراقية )وقد حضرها جمع من الآدباء والمثقفين، وبعض المهتمين بشؤون الثقافة العراقية الذين ابدوا ملاحظاتهم في بنية الثقافة الماضية والحاضرة والمستقبلية، وكانت هناك

حوارات بالواقع الثقافي العراقي، وعزوف المثقفين من الحراك السياسي الذي تفرد به السياسيون ونأى عنه المثقفون الذين يشكلون المحور الاساسي في بناء الانسان والمجتمع والدولة الجديدة. وقال الناقد علي حسن الفواز: الثقافة العراقية

لاتمتلك اسلحة للدفاع عن نفسها ،ونحن فئة مطرودين خاج الاطر السياسية، الان تختلف المهمة وليس على طريقة (غرامشي ) المثقف العضوي الذي هو جزء من مرحلة تشكلات سياسية، ولكن علينًا كذلك أن نعيد هذا المثقف العضوى المثقف السياسي المثقف الاحتجاجي المثقف النقدي ،حتى نعزز من دور الثقافة العراقية ونعطى للمثقف دورا جديدا باعادة بناء الثقافة في زج العقل الثقافي في السياسة ،نحن امام مرحلة جديدة، أن لنا ان ندخل هذا المنشىء وهو ملىء بالصراعات وهي اصوليات وسلفيات، المثقف دائمًا يرث الوعي

السياسية بالمعرفة والرأى لدعم الدولة. وتحدث الاديب كفاح الامين عن دور المثقف والاشكالية المعرفية التي حدثت في الحقب السابقة وقال: ان هناك ثلاث اشكاليات في الثّقافة العراقية متفاوتة، وهناك ثقافة على مستوى الفرد وعلى مستوى الجماعة ،ونحن لم ندرس مرض الدولة العثمانية والصراع السياسي والانكليزي الذين دخلوا البلاد بشكل

والحراك اليساري والعلمي، أن له الان ان يمارس

دوره الصحيح في العملية السياسية وهي لا ترحل

وحدها بقطار جديد ،ولكن يجب ان ندعم العملية

قمعي، وكان الصراع بين الانكليز والوعى الفكري اليساري، وكانت اشكالية التنوير في العراق. الإشكالية الثانية: اشكالية القانون، فالبلد الذي لاقانون فيهلا يمكن ان يكون، ولا اقصد القانون القضائى فقط وانما القانون الاقتصادي والاجتماعي

وبقية القوانين الاخرى . الاشكالية الثالثة: اشكالية الحرية يجب ان يكون هناك قانون للحرية، اذا لم يكن هناك قانون للحرية لا يمكن ان تبنى الدولة العراقية ،يجب ان نؤسس للحرية والحرية هي جزء من صيرورة الثقافة. وكانت هناك مداخلات وسجالات من قبل الادباء في كينونة الثقافة واشكالاتها من قبل الشاعر جبار سهم

السوداني وغيره من المثقفين.

لقد أكدت هذه الاصبوحة الحراك الثقافي العراقي الذى يأخذ مناح اخرى يدلل على وعى ودور المثقف في هذه الحقبة الجديدة المهمة في بناء الانسان وبناء هيكلية الدولة بمشاركة واعية من قبل المثقف العراقي الذي غيبته الحقب السابقة، نحن بحاجة لمثل هذه المحاضرات لتشكل مباهج وعي لدى الإنسان للمشاركة في الحراك الثقافي و السياسي.