أمامهم، أعلى قليلاً من قاماتهم،

والبصيرة تتوغل في هذا العراء

الموحش باحثة عن معنى يفوق

فقر الحاضر وبؤسه. معنى في

أسطورة توحد الجمع.. تتعب

العجوز الملفعة بالسواد، فتخر

على حافة الطريق. تعينها

الأبنة التي رملت وهي شابة..

ستذهب لتبكي عند قبر زوج

بترت شبابه الحروب. لن أتابع

حكايتها، لأن موكباً آخر من

عباءات تخفق في الريح، سيليها،

بعده صبيان حفاة، يلوحون لنا

براياتهم، كهول لموا عباءاتهم

بأيديهم وراحوا بكل أناقتهم

يحثون الخطى للمضيف الذي

لاح لهم وشموا قبل ذلك رائحته.

خيام نصبت على طول الطريق،

أمامها قدور الطعام، وأيدي

المضيفين تدعو الماشين إلى

الداخل حيث اللقمة والماء

والثواب. يخرجون إلى الشارع

ملوحين لموكبنا السائر عكس

المواكب: تعالوا! نلوح لهم ونمضي

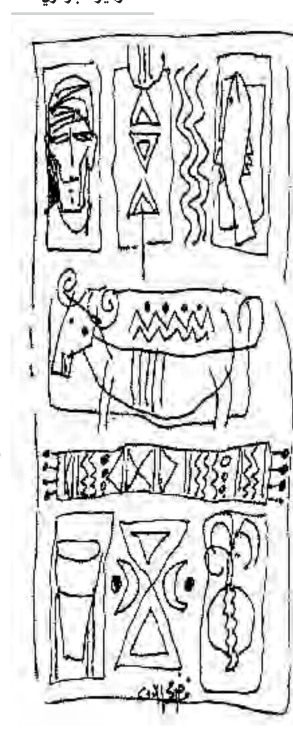
نحو الجنوب، وتمشي المواكب في

خط واحد إلى الشمال.. تطول

المسافة وتمتد الصحارى والحقول

## جنوبا إلى البصرة. شمالا إلى مرقد الحسين

زهير الجزائري



ذهني موزع وأنا أقطع الطريق إلى الجنوب.. بين الكلمات والصور.. بين كلمات جاري في مقعد السيارة وأنا ألتقيه بعد غياب، وبين ما يمر من صور أمام نافذة السيارة. حائر بين ما أراه بعين ذاكرتي وما أراه بعيني الآن. فقد قطعت هذا الطريق مرات ومرات موغلاً في ذاتي من رتابة المشهد وعلى هذا الطريق ولدت أجمل أفكاري حين بدأت أكتب. أطرد الآن ذاكرتي لاتوغل في المشهد ومعناه.. في النخيل المترب البعيد، ومسطحات الملح التي أكلت أرض السواد: هياكل آليات معطوبة نامت على جانب ومالت سبطاناتها إلى الأرض في انكسار لا مرد له.. حقول متروكة نامت المحاريث مهملة وسط مروز تركت على النصف. لأي حسرب ذهب الحسرات ولم يعد؟ لن يتوقف هذا المعرض الطويل المستديم لخسارات العراق. أطفال يأتون من لا مكان، يـركضون حفاة تخفق الريح بدشاديشهم وهم يكسرون الفقر بالمرح وحيويـة الطفولة. لن يصلوا الشارع ليمدوا أيديهم. فقد تركناهم خلفنا لأطفال سيركضون مثلهم من لا مكان آخر أو من بقايا بيوت طوقها الملح.. يسير موكب الأدباء إلى الجنوب وعلى عكسه تسير مواكب الجنوب نحو الشمال حاملة رايات سوداً أو خضراً أو حمراً قبل أيام من زيارة الأربعين. أدري بهم، مع ذلك لن أفهم القصد والدافع. سأقول إنهم يبحثون عن هوية جمعية في

تلك المأساة التي حدثت في زمان

ومكان آخرين، ومع ذلك

يريدون أن يعيشوها معا كل

عام. المأساة التي تمنحهم هوية

لم يحصلوا عليها طوال سنوات

القهر. صرر الطعام على الظهور.

والخطوات تغالب ضعف الجسد

والعيون شابتة على نقطة

اللوحة والسلاح

قبل افتتاح المربد نفتتح معرضاً للصور عن البصرة أقيم في عرض الشارع، تحت الشمس. عيني حائرة.. بين صور التنومة وساحة أم البروم والخورة، وبين معرض السلاح الحي حولي: مسلحون أحـاطوا المكان، يدورون حولنا بعيون قلقة وفوهات الرشاشات تتحرك بكل الاتجاهات. أقرب وجهي من صورة الساحة القديمة التّي ما عدت أعرفها الآن وقد غطتها إعلانـــات Samsong

و Oraskoوتجــرني نحــو سطوح البيوت المحيطة بالمكان قامات المسلحين الذين احتلوا السطوح وقد فرجوا سيقانهم

الجواهري ذات يوم بعضاً من

مسرحيات شكسبير "طبعة

جامعة الدول العربية" فداخ إلى

الدرجة التي رأيته يسألني

متعجباً: يعني أبو هاشم صدق أنا

شاعر العرب الأكبر؟ لعد هذي

الأمة شكد متخلفة؟ هو هذا أدب

واللى نكتبه أدب، صدك ولك؟

كأنه يقول "صحيح أنني أنا شاعر

العرب الأكبر؟ إذا كم متخلفة هذه

الأمة التي تسميني كذلك؟ أهذا

الذي كتبة شكسبير أدب وما أكتبه

أنا أدب أيضاً؟ فقلت له: ابا فرات

أنت شاعر وجداني، وشكسبير

شاعــر مــسـرحي، ولا مجــال

للمقارنة. فو الله ما زاد على أن

قال: اقنع نفسك يا أبا هاشم".

الجواهري - دراسة ووثائق

ص ٢٩٩)... ما الذي يهدف إليه

صلاح نيازي من هذا الاستشهاد

وما قبله. هل يريد أن يطعن

بقوة وتجديد أدب وشعر

الجواهري، وهل يريد من خلال

ذلك أن ينفي وجود أدب عربي

جيد حقاً، من خلال مقارنة ذلك

بالأدب الغربي، ومن خلال حديث

خاص بين الجواهري والأعرجي،

أو من خلال استشهادات لبعض

من أبيات شعر الجواهرى؟

بالتأكيد لكل قصيدة ظروفها،

وهى مرتبطة بنفسية وظروف

الشاعر والظروف المعيطة به.

ومع ذلك فقد قال الجواهري

طيلة مسيرته الأدبية والشعرية،

ما لم يستطع أن يقوله أي أديب أو

شاعـر عـربي سـواء من حـيث

المؤسسات الأدبية الأجنبية على

جمعها الجواهري فسيفسائياً من

والتمحيص أو ما يثبت استخدامه

أصلأ لهذا اللقب والمناسبة التي

طرح فيها، غير أنه شائع عند

العراقيين والعرب وقديم في نفس

الوقت. ومن هنا تأتي أهميته،

فقد اشترك فيه الرأي الشعبي مع

ك"البراكيل". اسمع الشاعر موفق محمد يحدثني عن اوبريت إنانا الذي ألفه ويقرأ لي مقاطع منه، وفي نفس الوقت أسمع الصوت الموشوش لجهاز الإرسال الحمول. تم قطع الشوارع الفرعية.. حذر أكثر.

أبحث بين الصور القديمة عن حديقة السندباد التي واعدتنا فيها (أنا والمصور جاسم الزبيدي) امرأتان ولم تأتيا للموعد، ابحث عنها فيزيحني المسلحون المذين أحماطوا بالمحافظ وهو يفتتح المعرض. وثانية أبحث عن القيصرية التي أراد طبيب سكران أن يستضيفنا في عيادته بعد أن طردته زوجته من البيت، أبحث فيدفعنا الحرس إلى داخل القاعة.. الحرس المسلحون، لا تهمهم الصور الساكنة، إنما علامات الطوارئ في المدينة. يقطعون لحظات تأملنا: عبثاً تبحثون عن ذلك الماضي والماشي على إيقاع الزمن. هنا، في مدينة الطوارئ إيقاع مختلف. حكاية كل دقيقة لا نهاية لها، بترت بحكاية أخرى لها حد الشفرة. هذان هما المكان والرمان اللذان

في إفتتاح المربد يقول المقدم (وداعــاً للأبــواق ومــرحبــا بالشعراء)، يتحدث عن ماض له كل تفاصيل المأساة ويتوقف عند مستقبل لا يعرف ما هو. فضاء الحرية الجديد، لم يمس الشعر بنبرة تكسر التاسي السائد. تأس على الحسين، على المقابر الجماعية، على الأصدقاء الذين غابوا. بعض القصائد توغل في وصف المجازر حــد الـتلــذذ بالتفاصيل. خيال الشاعر يضفي على خيال الجلاد رموزأ ملحمية. كثيرون سخروا من الشعر الذي وسم المرابد

السابقة، لقد ذهب المدوح

رجال الأدب والفكر. وقد

بمناسبة تأبين المرحوم عبد

الحميد كرامي في لبنان عام ١٩٥٠

والموجودة في الجزء الثالث من

ديـوانه ص٢٧٨. حيث كتب

الدكتور (جورج حنا) في جريدة

(النهار) اللبنانية ما يلي: "بعد كل

الاضطهادات التي استهدف لها

رجال القلم والأدب والفكر الحر،

تتوج الدوائر المختصة قائمتها

بطردها من لبنان محمد مهدى

الجواهري. لم تكن جوهرة شعرية

وأدبية وحسب. وإنما كانت أجمل

لوحة يرسمها فنان عن العالم

تريدون إيقافهما بالشعر

الدكتاتور على قمته رمزأ الحالي، يعيد الشعر إلى وظيفته الأولى.. مديخ القبيلة، مديح لوحدة بلا خصوصيات. كل شيء يعود إلى معويته الأولى بعد الذات.. جمهور الشعر في هذا أن سقط الهرم. الطائفة تسترد المربد لا يشبه الجمهور الذي عرفته سابقاً. جمهور صخاب، هويتها الطائفية، والعشيرة يتحدث خلال الإلقاء أكثر مما ترجع لعقالها. والمحلة تعود يستمع، جمهور نافد الصبر، لعلاقات الجيرة.. هل هذا هو التفتت، أم عبودة إلى الأصل قلق. فيضطر الشاعر إلى أن لتوحد من نوع آخر؟ البصرة يرفع صوته أعلى، مع ذلك شأنها شأن كل المدن البحرية يستمر الضجيج.. خارج القاعة تتجه إلى البحر بعيداً عن كان جمهور أخر، جمهور (جيش الصحراء التي تفصلها عن المهدي) يجوب الشوارع بغداد.. فيها كل مقومات دولة بالقمصان السود، جمهور خليجية. سكانها أكثر من سكان مستضر وقابل للاشتعال، ومعه أي بلــد خليجي مجـاور ولهـا جمهور آخر من العاطلين عن الساحل والنفط وإرث تاريخي العمل. المدينة بعيدة عن الشعر يكفيها. مع ذلك تدرك موقعها متوترة مشدودة الأعصاب والأصابع على ازندة البنادق. ثغراً للعراق. غربة السياب هل يستطيع الشعر أن يغير

وبقي المديح لصيقا بالمربد

فضاء الثكنة؟

الهروب من المركز

تريد البصرة ان تسترد ذاتها

بعيداً عن المركز في بغداد. كلمة

المحافظ في افتتاح المربد ركزت

على العبء الذي تحملته

المدينة... فالحروب بدأت منها

وانتهت بها وتسرك الفقر

تجاعيده على وجهها. لقد أذلت

البصرة والجنوب كانت شاغل

الشعراء البصريين. وصفوا

خاناتها وأزقتها وساحاتها كما لو

كانوا مغتربين عنها. تبدأ

الأماسي بقراءات لشعراء البصرة

الراحلين: السياب، البريكان،

مصطفى عبد الله. في أماسي

النقاش الحاد طرحت البصرة في

مواجهة بغداد.. أهو رد فعل على

مركزية المركز. صديقي قاسم

خاف من هذه النزعة، ورأى

فيها رغبة مستترة في الانفصال.

لكني رأيت فيها ردة فعل على

مركزية المركز. ردأ على

المركزية المشددة لنظام أراد أن

يمسح كل الخصوصيات

والتمايرات في هرم قاعدة

هذه المدينة وفق برنامج نذل.

– CULTURE -

نسير على الكورنيش الذي سارت عليه بطلة محمد خضير ملاحقة بأعين الجالسين. كل عشر خطوات قاعدة تمثال لواحد من (ابطال القادسية) الكثر. سرق النهابون التمثال وبقيت قاعدته دليلاً على شكل الأشياء الغائبة. على هذه القواعد كتبت شعارات العهد الجديد: كل أرض كربلاء وكل يـوم عاشـوراء، حسين مـني وأنا من حسين، هذا الكان محجوز من قبل فلاح الكربا سي، صدام حمار. حبال السفن طويت حول قواعد التماثيل الغائبة. كل تماثيل الضباط سرقت في أيام النهب وبقي السياب لوحده بقامته التحيلة وملابسه المترهلة ودفتر الشعر في جيبه. غادر السياب بصرته إلى الكويت التي على مرأى البصر. ومع ذلك

أصيح بالخليج: يا خليج! يا واهب المحار والردى! لم يدر إن الـزمن الأسود الذي تلاه بعثرنا من اليمن حتى

استراليا حتى أقاصي البلاد

الإسكندنافية، وتبعثر قبور مستوية ومتشابهة يتربع مجايليه بين السيدة زينب في الشام حيث يرقد الجواهري والبياتي، وبين جليد موسكو حيث يرقد غائب طعمة فرمان حتى مقبرة مارغيت في لندن حيث يرقد بلند الحيدري... على ضفة شط العرب وقريباً من قريته يبدو السياب مع ذلك غريباً هنا، ذاهلاً وسط هذا الخراب والفوضى التي طوقته.. بقع البزيت الأسود على الماء خلَّفه، والمكائن العاطلة حوله، وتماثيل الضباط الذين انتزعوا وبقيت قواعدهم الكونكريتية تدل على غيابهم، غريباً وقد علق بأصابعه النحيلة إكليل من زهو البلاستيك.

أغلق حواسي لا تتبع الحاسة الأكثر حيوانية (الشم) باحثاً عن سوق التوابل بين القيصرية وسوق الهنود.أدور هارباً من عالم البلاستيك الذي غطى معالم أسواق البصرة القديمة: قمصان من البلاستيك، سجادات صلاة من البلاستيك، كراس لهالون الما هوغني، لكنها من البلاستيك، فواكه مرشوشه بماء الندى، ساعات برقاصات تتابع دفات الزمن.. اتركها باحثاً عن رائحة بخور افلتت مني، فيقطع طریقی کدس من زهور تولیب وجلنار، وأغصان آس، كلها من البلاستيك. مزهريات وصينية عليها رسم تنانين وحوريات من البلاستيك. أبحث، كما بحثنا أنا وشمران الياسري، عن بقايا سبداج وطين حسري وحنة، وعود مسواك، فيضيعني وتضيع معي أسواق البصرة. عالم من البلاستيك، مثالي في صنعته، ليست فيه ندبة أو خدش كما الأشياء الحقيقية. في هذا السوق سمعت كلمة نسيتها منذ سنوات (حبوبه)، وأرى شناشيل مائلة في زقاق ضيق والمح للحظة فالتة روح البصرة القديمة.

## تجربة صلاح نيازي الشخصية في الغرب. وموقع الجواهري منها



وضعفه، خاصة بعد المأساة التي

عن ما قدموه ودورهم وتأثيرهم

في المسيرة الأدبية والاجتماعية في

ظُروفهم، وكأنه يعدم المثال بماً

يناسب أفكاره، أو انه متقصد بأن

يظهر تجربته الشخصية أعلى من

هذه القمم، خاصة الجواهري، حيث

إن محور مـوضوع صلاح نيازي هو

الفرق بين العقلية التي يسميها

(التدوينية) والتي تسود في الغرب،

والتي تستند إلى القانون، وبين

العقلية والتي يسميها (الشفاهية)

في بلداننا والتي تعتمد على عقلية

البداوة والقوة والعنف. وهو بذلك

يعود إلى الموضوع الذي طرحه

عالم الاجتماع العربي ابن خلدون

عندما اعتبر التطور هو الصراع

بين الحضارة والبداوة، أو ما

استشهد به أكثر من غيره.

على الوردي عن الصراع بين النهر في المدى الثقافي، العدد ٢٢، الأحد ١٤ والصحراء. ولكن مشكلة صلاح كَانون الأولّ ٢٠٠٣، شدني اسم نيازي هي التعميم، فكل شيء في الأستاذ صلاح نيازي وعنوان الغــرب هــو صحيح، وعملي، موضوعه "تجربتي الشخصية في وعلمي، وعكس ذلك ما هو الغرب"، والذي غُطى صفحةً موجود في بلداننا، فكل ذلك من كاملة، معززاً بصورتين، واحدة موروث الصحراء. ففي الغرب للجواهري الكبير وأخرى لبلند (لنــدن) كل شيء يـسير وفق الحيدري... لقد شاهدت الأستاذ القانون سواء في البيت بين صلاح نيازي في بعض الفضائيات الــزوجين أو في الشارع أو عنــد العربية، كان اتجاهه ودعوته ركوب الباص وفي أي تعامل. ولا للديمقراطية بخط مستقيم، إلا أثر عند صلاح نيازي الذي عاش أنى كنت ألاحظ أن نقاشاته من ٤٠ عــامــأ في لنــدن، لــواقع آخــر، أجل الديمقراطية والدعوة لها الجريمة، اللفيا، المخدرات، التمييز كانت في بعض الأحيان تبتعد عن العنصري، الاستعمار والفاشية، السواقع العسراقي وتجليساته الفضائح السياسية والأخلاقية واحتياجاته. والحقيقة أن وعلى جميع المستويات، وأخرها موضوع الأستاذ صلاح نيازي فضيحة فبركة المعلومات عندما فاجأني بمحتواه وما هدف له، سلم العراق وشنت الحرب عليه، وخاصة استشهاداته وشخوصها. والتجسس على مكتب الأمين العام فبدلاً من أن يضع نتائج تجربته للأمم المتحدة. وهذا لا ينفى مدى الشخصية بيد المثقف والمواطن تأثير الموروث في عقلية الإنسان العراقى ليفحص مواقع قوته عندنا، ومدى تأثير العادات والتقاليد العشائرية واليدوية في مرت بها الثقافة وما تعرض له تصرفات الإنسان والمجموعات. غير المثقفون الديمقراطيون، نراه أن السمة التي تطبع استنتاجات يوجه انتقاداته إلى قمم الأدب صلاح نيازي، هي لصق كل العربي والعراقي، المتنبي وابو علي الصفات السيئة التي كانت تمارس القالي والجواهري، ويعتبرهم مثلاً قديماً، بالحياة البدوية وما حولها على عقلية البداوة وقوة العضلة من حواضر. والعصبية. من دون أن يذكر شيئاً

ومن هذا التباين في نظرة صلاح نيازي، يدخل إلى مجال النقد الأدبي، ليؤكد نظرية (التدوينية) للأدب الغربي، و"شيوع العظمة في أشعار الصحراء والمآثر البطولية الدموية في اخبارها". وحتى بعـد التطور الذي حصل في

عصر النهضة، والذي يذكره صلاح نيازي، فانه يبقى أسير نظرته السابقة. "قلنا ان العظمة شرعت منند عصر النهضة بالضمور تقريباً. أي منذ تماسنا بالعقلية التدوينية الأوربية. إلا أن مدلولاتها وصفاتها لم تضمر. وجدت لها موصوفات جديدة فالتصقت بها. أي أن الثقة بالعظمة، انتقلت إلى الثقة بطاقة الفرد الذهنية حتى في الحالات التجريدية، وهذا عين ما فعله

بعض الشعراء فصوروا أنفسهم السمك في براغ:

تلفت كالرشأ النافر

وتفتر عن قمر زاهر من الجيك حسبك من تضيق بها رقية الساحر هل هذه أوصاف لبائعــة سمك (جيكية) ام أنها تصورات ذهنية جمعها الجواهري فسيفسائياً من بطون الكتب؟". ثم يستطرد صلاح نيازي فيقول: "الجواهري، بلا شك مكتبة شعرية، ولكن حفظ الشعر لجرد الحفظ، له مخاطره، أقلها جعل عملية الإبداع مقننة تتناده فيها الصورة ذهنياً، كما يجعل تدفق الكلمات عادة اتوماتيكية، وبذلك تصبح الذاكرة أهم من التجربة، والقاموس أهم من الحوار والمعايشة". ولا ينجو الجواهري من سياط النقد حتى عندما يستشهد صلاح نيازي بنص من

ما اقتضته أخلاق الصحراء إلى٢٠٠) والجيزء الأول من منذكراته الاعتداد المشين بالنفس" فهو يعتبر حديث الجواهري المتواضع

على أنهم الأعلون لا يشق لهم ومارون عبود وإيليا أبو ماضى

> فلاحت لناحلوةالجتلى تشد الحزام على بانة

الأستاذ محمد حسن الأعرجي، يؤكد فيه تواضع الجواهري بالنسبة إلى الأدب العالمي، أي خلاف ما أكده فيما سبق صلاح نيازي من "هوان يتحول إلى الاعتداد بالقدرة الجسمانية، وهو

بالنسبة لأدب شكسبير بأنه

أغرب ما قرأ "من أغرب ما قرأت،

ما رواه محمد حسين الأعرجي في

كتابه عن الجواهري. (قرأ

غبار، اخترعوا الجن بالأسماء وسكنوا وديان عبقر حتى يكونوا فوق البشر بدرجات" ويستطرد صلاح نيازي، ليـؤكـد أن هـذه الثقة بالموهبة "ولدت شر آفتين في أدبنا العربي، وهل هما إلا الغرور واليقينية". ليتناول بسياط نقده، نثر ابو علي القالي، حتى وهو يتياهي في علمه بعد أن رأى أن "العلم أنفس بضاعه و"لا نعدم أن نرى مثل هذه الازدهاءات في مساجلات عباس العقاد وعبد الرحمن بدوي والرافعي وطه حسين والبياتي"... ألا يقع هنا صلاح نيازي بما رمى غيره به، أي الغرور واليقينية والاستعلاء. فماذا ترك وراءه من رموز الأدب العربي والعراقى، بعد أن أضاف إليهم في استشهادات أخرى، السياب وبلند الحيدري، وبعد أن عاد إلى الجواهري الكبير أكثر من مـرة. "قـال محمـد مهـدي الجواهري في قصيدة بائعة

المواضيع أو من حيث الصور. وقد شهد العالم العربي بذلك من أرفع أدبائه إلى مختلف الهيئات الأدبية والثقافية، كما شهدت العديد من ذلك أيضاً. وان لقب شاعر العرب الأكبر لم يات من فراغ، ولم تمنحه له مـؤســـة رسميــة أو لاعتبارات أخرى. إنه لقب الموهبة والإبداع والجرأة في اقتحام ميادين كان التقرب منها من الحرمات، وليس لأجل عتصورات ذهنية بطون الكتب". والحقيقة أن الجواهري لم يتطرق إلى لقب (شاعر العرب الأكبر). صحيح أنه لقب فخري يجلب له الاعتراز، ولكنه لم يطرح للدراسة للاعتداد بالنفس. وعند تتبعى لديوانه (من خمسة أجزاء طبعة ومقابلاته التلفزيونية، لم أجد

وليس هذا هو التكريم الوحيد للحواهري، فقد منح عام ١٩٧٥ جائزة الكتاب والأدباء الأسيو أفريقيين (اللوتس). وكذلك جائزة (سلطان العويس) للإنجاز العلمي والثقافي عام ١٩٩١. فهل حصلٌ كل ذلك من فراغ، أو من (التقليد وتكرار ما في الكتب) وترديد ما قاله السابقون. لقد بدأ الجواهري حياته الشعرية مبكرأ ونشـــر أول قصيدة عام ١٩٢١، وصــدر له أول ديــوان "بـين الشعــــور والعاطفة" عام ١٩٢٨. واستمر بانتباهه الغزير لحين وفاته في السابع والعشرين من تموز ١٩٩٧ أي طيلة قرن تقريباً. وقد نظم فيها ٤٤٨ قصيدة ومقطوعة عدا الذي ضاع منها بسبب اضطرار الجواهري للترحال والتنقل، وعدا ما لم ينشر بعد من القصائد أو المقطوعات التي يحتفظ بها بعض أصدقائه. ولنعد إلى موضوع البيتين اللتين أوردهما صلاح نيازي من شعر الجواهري دليلاً على "الإعتداد المشين بالنفس". إلا تتطلب العقلية (التدوينية) ذكر القصيدة أو المناسبة التي قيلت فيها: إن صلاح نيازي لا يريد ذكر القصيدة ويترك البيتين في الفراغ. لأنه يعرف أنهما جزء من قصيدة تعتبر من أهم قصائد

الجواهري، إلا وهي (المقصورة)،

المكونة من ٢٣٧ بيتاً والتي نظمها

الشاعر عام ١٩٤٧ في ظروف نفسية

حادة، غير أنه تناول فيها جميع

مفاصل الحياة في ذلك الوقت.

سلام على هضبات العراق على النخل ذي السعفات الطوال استوقفني في الجزء الثاني من على الرطب المفض إذ يجتلى ديـوان الجـواهـري ص٣٠٦ وفي ودجلَّة زهو الصبَّايتُ الملاحّ تريك العراقي في الحالتين تقديم قصيدة الجواهري "إلى الشباب السوري" عام ١٩٣٨ التي ألقاها في دمشق من قبل جريدة لقد كان الجواهري صادقاً مع نفسه وعبر عن ذلك كثيراً وقد أبدع في ذلك: "الاستقلال العربي" عنوان: أعسذك أن يعاصيك القصيب "صوت شاعر العرب ينادي الشام". وان تعلو لسانك تمتمات وهنذا أول ظهور للقب (شاعر العرب) في إصدارات الجواهري. أما الثانى فعندما ألقى الجواهري قصيدة (عبد الحميد كرامي)

على سيد الشجر المقتنى كـوشـي العـروس وإذ يجـتـنــي تخـوض منها بماء جـرى يـسرف في شحه والنـدى وإن ينبو على فمك النشيد

وأن يتفرط العقب الفريب وأنت لكل ساجعة بسريد وجسود أيهسا اليفن المجيس

وشطيه والجرف والمنحني

محمد كاظم

لست أنت لست أنت اليد التي تصافح في النهار وتبحث عن خنجر في الظلام لست أنت الظلام.

> يدك شمس تمشى في الأنهار تمشى فنراك فيها.. فنعدو البك فلا نمسك بالموجة

> > صوت سوادك أنت لاصمم الظلام. فتنة الصمت والكلام

ولا نمسك بالشمس

الرمال التي لا تنتهي والنخل الذّي لا ينتهى

خطئ غضة في العقل وصخرة تتنفس بالحب على جرف في الداكير وبيت سري في حمدان

> أنظر إلى ليلك فلا أبصر إلا سحر سواده منشغلاً به

> > عن يد تصافح في النهار وتبحث عن خنجر في الظلام

