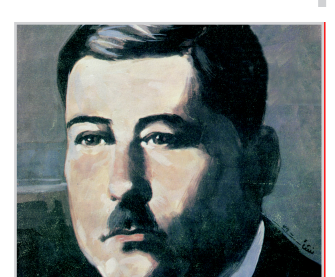
زيساد مسعسود

استأثرت حياة الشاعر العراقي معروف الرصافي (١٨٧٥–١٩٤٥) باهتمام الباحثين والدارسين بسبب الحياة التي عاشها الشاعر وقد اهتم الباحث العراقي الدكتور يوسف عز الدين ببعض أحاديث الرصافي وحققها ونشرها عام ۲۰۰۶،



يروى سيرة حياته، سجل للحياة الاجتماعية والسياسية والفكرية بكل جرأة وصراحة)، والصادر عن دار (المدى) تتوزع على ثلاثة ابواب، الأول الاحاديث التي ادلى بها الرصافي لصديقه حاكم محكمة الصلح في الفلوجة المرحوم خالد محمد حافظ، والثاني احاديثه يوم غادر الفلوجة إلى محلة السفينة بالاعظمية والمدونة من قبل الاستاذ خالد كذلك وقد سبق للاستاذ المحقق المدقق عبد الحميد الرشودي ان نشرها في جريدة (الاتحاد) الاسبوعية الصادر خريف عام ١٩٨٩، والباب الثالث احاديث الرصافي التي ادلى بها للاستاذ كامل الجادرجي رحمه الله صيف عام ١٩٤٤ وقد نشرها الاستاذ كامل في العدد الاول من مجلة (الثقافة الجديدة) الصادر في شهر نيسان من عام , ١٩٥٤ كان الرصافي قد ارتحل من بغداد من الدار التي ما زالت قائمة في سوق الهرج وفي الزقاق المؤدي من السوق إلى بناية الثانوية المركزية، ارتحل منتصف الثلاثينيات(١٩٣٣) إلى مدينة الفلوجة ونزل في ضيافة آل

المطلة على نهر الفرات قريباً من والأحاديث المنشورة في الكتاب الذي الجسر الذي كان قد ابتني حديثاً عنونه الدكتور يوسف برالرصافي والشبيه بجسر الصرافية ببغداد ارتحل إلى هناك بعد ان سئم الحياة في بغداد ولغرض التضرغ للمطالعة والكتابة فكان يمضى مدة الصباح حتى الظهر بالكتابة لكنه على الرغم من السنوات الطوال وحتى مغادرته الفلوجة ابان احداث مايس١٩٤١ ونشوب الحرب بين الجيش العراقي والقوات البريطانية لم يكمل تأليفٌ كتابه (الشخصية المحمدية اوحل اللغِز المقدس)، والذى ظل مخطوطاً طيلة هذه السنوات ومنه نسخة لدى الاستاذ كامل الجادرجي واخرى لدى الاستاذ طه الراوي وثالثة في المجمع العلمي العراقي وقد نشر الكتاب في مدينة كولون عام ٢٠٠٢ من قبل دار الجمل ليلاً ينعقد مجلس الرصافي اليومي الذي يحضره عدد من اصدقائة منهم حاكم محكمة الصلح في الفلوجة خالد محمد حافظ رحمه الله حتى اذا انفض السامر جلسا ليتحدثا ويسمرا وقد وجد خالد ان احادث الرصافي هذه جديرة بالتسجيل والتدوين فأنه بدأ بتدوين الاحاديث حالما يعود إلى داره خشية اللبس وضياعها من الذاكرة عريم، الذين انزلوه في احد منازهم

لابل كان يستزيده ويستوضحه عن اشياء محددة وحوادث مهمة وبعضها شخصى وكان الرصافي يتحدث على سجيته وحينما يكون في اوج تدفقه وتألقه واخد الخمر منه كل مأخد وازال عن طريقه كل المحظورات والمنوعات واوغل في التنقيب عن الاسرار واذا كان ابو نواس قد اوقفها عند موطن الاسرار فأن الرصافي ما اوقفها، تـرك نفسه تـاخـد حـريـتهـا كاملة وكأنه يتحدث إلى نفسه.هذا الأمر يذكرنا بالرسائل الشخصية التي يتبادلها الأدباء والشخصيات العامة، انهم يتحدثون بصراحة كما لو كانوا يتحدثون مع انفسهم لانهم ما كانوا يحسبون انها ستقع في يد من ينشرها على الملأ لاحقاً فنجد فيها العجب العجاب من الضعف الانساني. يقول منؤرخ حياة الرصافي وادبه

الاستاذ عبد الحميد الرشودي: "كان المرحوم الأستاذ حافظ خالد (هكذا) قد عين قاضياً في مدينة الفلوجة وكان يؤم مجلس الرصافي وقد استهوته احاديث الرصافي فكان عند عودته إلى داره يدون مسموعاته في اوراق خاصة وكان يعرضها على الرصافي لتأييدها وتوثيقها وقد اتيح لى ان تشرفت بمعرفة المرحوم

في اضبارة كبيرة"...

في احاديث الرصافي المنشورة في هذا

الكتاب اختلاف واضطراب وخاصة

ما يتعلق بزواجه من (فاطمة) يوم

ذهب إلى الاستانة عام ١٩١٢ نائباً

عن المنتفك في مجلس (المبعوثان)

التركي (النواب) الذي انشئ بعد

الانقلاب ضد السلطان عبد الحميد

عام ١٩٠٨ وعزله والمناداة بالسلطان

عبد المجيد بدلاً منه ومن ثم اعلان

الدستور (المشروطية) اذ لم تخلف

هذه المرأة بحجة كونها ضعيضة

البنيـة، اذ يقـول: (وكـانت زوجتي

فاطمة نحيفة للغاية ولهذا كانت

احوالها الصحية لاتساعدها على

الولادة فإنها حملت مرة واحدة

واجهضت ابنا وأشار الطبيب عليها

بعد ذلك بعدم الحمل والا فقدت الاستاذ حافظ خالد يوم كان قاضياً . حياتها واعطيت الادوية اللازمة وقد فے محکمة بغداد سنة ١٩٥٥ وقدمني جاء ارشاد الطبيب في مصلحتي اليه المرحوم عبد صالح فحدثني عنّ لاني لم اكن راغباً في الاولاد وبقيت ذكريات الرصافي وكيفية تدوينها وانه في معاشرة زوجتى فاطمة المذكورة كأن في بعض الاحيان يستملى الرصافي بعض المعلومات التي والسكن معها في بيت واحد المدة التي قضيتها في الاستانة وحتى تركى عاصرها فدونها الرحل بأمانة وصدق وقال انه (يحتفظ (بها) وهي

الاستانة بعد الهدنة) ص, ٩١ عاش الرصافي في بغداد حياة تراوحت بين المد والجزر فمن تعيينه نائباً لرئيس لجنة النشر بوزارة المعارف الى محاربة الحكومة له ونفيه الاضطراري الى الفلوجة وعودته منها ليسكن في الاعظمية مع عبد صالح وعائلته وليتولى تدبير معيشته بكل صعوبة حتى انه نظم ابيات دعاية الى شركة غازي للسجائر مقابل مبلغ بسيط وقد جاء فيها

دخن سيجارة غازي في وقضة واجتياز واذكر نصيحي بخير أن كنت ممن يجازي وظل الرصافي بعيدا عن المحافل العامـة حتى وفاته في نيسان ١٩٤٥ وقد ترك خلفه شعره ومؤلفاته

## رسائل التعليقات..

موظفي الاوقاف دفعت شاعرنا الكبير الي

كتابة وصيته المدوية والداعها لدى احد اصدقائه وقد اثبت الأستاذ عبد الحميد

الرشودي في مباحثه عن الرصافي ان الوصية

كتبت في ربيع سنة ١٩٤٤ على اثر الضجة المثارة

حـول كتـاب "رسـائل الـتعليقـات" وقـد اعـتـرف

الرصافي فيها بان ايمانه بالدين الاسلامي لا

يتزعزع الا انه يختلف مع ايمان الاخرين من

امور يعدونها من الدين وليست هي منه الا

بمنزلة القشور من إللباب وقدم وصيتُه بقوله:

اراهم يهيجون على العوام باسم الدين وما

اظنهم يتركونني حتى بعد موتي في الحياة وليس لي من التجئ اليه سوى الله وكفى بالله

ويذكر الأستاذ ناجي القشطيني في ذكرياته عن

هذه القضية (جريدة البلد ليوم ٢٠ تشرين

الثاني ١٩٦٦) انه عندما كان مديراً للمطبوعات

في مديرية الدعاية العامة على عهد مديرها

احمدٍ زكي الخياط جاءه الرصافي وقدم له

رفعة عبد الرزاق محمد

ما اكثر المحن التي المت بشاعرنا الكبير معروف الرصافي. وما أكثر الازمات التي اثارها خصومه المختلفون وما اكبر الصبر الذّي تحّلى به وهو يواجه تلك العواصف العاتية والتي لم تسلم من غبارها أيامه الاخيرة وايام الحرب العالمية الثانية اشرفت على نهايتها وامراض الشيخوخة بدأت تبرز- وبقوة- على هذا الشاعر العظيم وكان الشعر اقل مواهبه واهتمامه الاول في تلك السنين كان البحث والتحقيق والتامل في بعض الجوانب التاريخية والفكرية.

بـــر ... المساية الفكرية لم تزل تستاهل الأمير الرصاية الفكرية لم التنوية والتذكير وقد اصبحت ملكاً للتاريخ وتجردت من الكثير من أسباب التحسس والتـردد، ولعل الحـديث عن محنـته في ايــامه الاخيرة عند صدور كتابه النائع (رسائل التعليقات) سنة ١٩٤٤، لا يزيل اللبس عن بعض ما الصق بالرصافي ويجلي صفحات مطوية من تاريخ الفكر العراقي الحديث.

وبادئ ذي بدء، نذكر ان الرصافي بقى على

مُوقِفُه الْعَدائي تجاه الاسرة المالكة في أَلعراقُ

الى النهاية وموقفه من حركة ١٩٤١ ينبع من

هـدا العداء —كما نـرى- ولم تفسـد مـواقفه الوساطات التي بذلت لانهاء العداء المتبادل وكان آخرها حفلَّة (الشاي) التي اقامها الوصي على العرش الامير عبد آلاله للنواب السابقين ومنهم من وافق على خلعه من الوصايـة في حوادث سنة ١٩٤١ فقد حضر عدد كبير منهم التى تلك الحفلة الخاصة معتذرين ومن الطبيعي ان يستمر غضب الوصى وهـو – المعروف بـُحقده- على الذين رفضوا الدّعوة وفي مقدمتهم الرصافي النائب في الثلاثينيات وقد استمر غضب الوصي على الشاعر الكبير حتى بعد وفاته (الجمعة ٦٦ اذار ١٩٤٥) والمعروف ان الاستاذ قاسم الخطاط وإجه صعوبات عندما اراد نشر كتاب عن الرصافي ومآثره بعد رحيله

وقيل انه اقنع بمنحه امتياز جريدة ادبية. حدثني الاستاذ الصحفي عبد القادر البراك، ان برقية الرصافي الى رشيد عالى الكيلاني مُؤيدُة حركتُه وقد نشـُرتها جـريدُة (البلاد) لرفائيل بطي، جعلت اصدقاء الامس والكثير من معارفه يبتّعدون عنه خشية السلطة انذاك، والطريف ان احمد زكي الخياط كان قد هنأ لرصاية على برقيته تلك فاخرج من وظيفته بعد انتهاء حركة مايس ١٩٤١، وهذا ما جعله يبتعد عن نصرة الرصافي عندما اصبح مديرا للدعاية العامة بعد رد اعتباره بجهود شخصية

بعد أن استقر الرصافي ببغداد، بعد تركه الفلوجة سنة ١٩٤١، كان يقضى اغلب وقته في مطالعة الكتب التاريخية والأدبية القديمة والحديثة يستعيرها من اصدقائه الخلص امثال كامل الجادرجي وطه الراوي ومصطفى على وخيري الهنداويّ ونذكر هنا آنه انتهى في تلكّ الايام من كتابه (الشخصية المحمدية او حل اللغز المقدس) وبدأ باعارته الى من يثق به (وسنتحدث عن هذا الكتاب واحواله في مقال مقبل) وفي السنة نفسها بدأ بكتابة تعليقات على كتب مختلفة واهمها:

١- كتاب "التصوف الاسلامي" للدكتور زكي

٢- كتاب "النثر الفني" للدكتور زكي مبارك ٣- كتاب "التاريخ الاسلامي" للمستشرق الايطالي كايتاني وقد اطلع علَّى ترجمة تركية لهذا الكتاب الكبير استعارها من كامل الْجادرجي ونذكر انها كانت في عشرة اجزاء وقد ترجمها الكاتب التركي المشهور حسين جاهد ٤- كتاب "عالم الذبابُّ" للدكتِور فائق شاكر وقد علق الرصافي عليه مفنداً الرأي القديم في

جناحي الذبابة وقد طبع ببغداد ُسنّة ١٩٧٤ ٥- كتاب مع ابي العلاء في سجنه" للدكتور طه حسين وقد سمى الرصافي تعليقاته هنا باسم على باب سجن ابي العلاء" وقد نشر غير كامل ببغداد بعد وفاة الرصافي ضمن مطبوعات دار الحكمة بمقدمة لمحمد على الزرقا وقد منعت مديرية الدعاية نشر الكتآب كاملاً وما طبع منه أقل من نصف الكتاب ولا يعرف مصير لكتاب كاملاً الى اليوم وكانت دار الحكمة قد شترت مخطوطته من عبد صالح (خادم الـرصّـافي) بمبلّغ خمسين دينـاراً وربمـاً ضـاعً الاصل الكامل بعد ان دوهمت دار الحكمة سنة ١٩٤٧ من قبل السلطات الامنية وصودرت محتوياتها والمعروف ان الدار كانت تابعة

الرسالة العراقية" كتعليقه على كتاب التقاليد الاسلامية والمبادئ النازية" لنجاتي صدقي وكتــاب "حقيقــة الامبــراطــوريـــة البريطانية" لكاتب مجهول وكالأهما من منشورات السفارة البريطانية ابان الحرب

وللرصافي تعليقات أخرى ضمنها كتابه

للحزب الشيوعي السري.

وعندما قدم الرصافي تعليقاته للطبع لم يختر منها سوى الثلاثة الاولى التي ذكرناها واهمها -كما توضح في الضجة التي اثيرت عند صدور الكتاب- تعليقاته على كتاب "التصوف الاسلامي" للتكتور زكي مبارك وقد بين الرصافي فَيها ايمانه العميقَ بوحدة الوجود وان البحث والتفكير قد الجآه الى ذلك وان التصوف الاسلامي فكرة فلسفية مجردة لا علاقة لها بالزهد أو العبادة وان الصوفية هم فلاسضة الاسلام وهم ابعد الناس عن الزهد والتقشف وان الرسول الكريم جاء بحقيقتين هما وحدة الاله ووحدة الوجود.

واختار اسم "رسائل التعليقات" لكتابه الذي صدر سنة ١٩٤٤ مطبوعاً في مطبعة المعارف ببغداد وبمقدمة كتبها صديقه الشاعر نعمان ماهر الكنعاني ويذكر الاستاذ مصطفى علي ان الرصافي اعظى الكتاب الى الدكتور عبد الوهاب عزام عند زيارته بغداد ليطبعه في مصر ومضت سنتان ولم يطبع الكتاب فطلب من طه الراوي ان يسأل عزاماً عنه عندما سافر الى القّاهْرة ولم يتمكن الراوي من تحقيق أي شيءً وذكر الاستاذ نعمان ماهر الكنعاني انه سأل عزام سنة ١٩٤٦ في دمشق فأخبره انه أعطاه الى احمد حسن الزيات ولكن ظروف الحرب حالت دون ذلك ولم تزل هذه الرسائل لدى الزيات، فاضطر الرصافي الى ان يستعين بنسخة كتبها مصطفى علي وطبعها.

وما ان صدر الكتاب ووزع ببغداد في منتصف شباط ١٩٤٤ حتى اندلعت ثورة عنيفة ضد الرصافي قادها عدد من خصوم الرصافي وبعض



معروف الرصافي

معروف الرصافي





كامل الجادرجي

محمود السنوي، صديق الرصافي الحميم. وبعد ايام قليلة من صدور الكتاب (منتصف شباط ١٩٤٤) رفعت الى الوصي الأمير عبد الاله مضبطة جمعية الهداية الاسلامية ومجموعة من موظفي الاوقاف تطالب بايقاف توزيع كتاب (رسائل التعليقات) وتقديم مؤلفه معروف الرصافي للمحاكمة بتهمة الهجوم على الدين الاسلامي وشتم الرسول الكريم، وحول الوصي العريضة الى مجلس الوزراء وطلب التحقيق في الموضوع ويذكر القشطيني ان رئيس الوزراء استدعاه بصفته مدير المطبوعات بحضور مدير الاوقاف العام رؤوف الكبيسي وتم الاتفاق على إحالة الكتاب الى لجنة من كبار العلماء لقراءته وبيان رأيهم فيه كما كتب سكرتيـر مجلس الوزراء (نوري القاضي) رداً على مطاليب جمعية الهداية الاسلامية بمراجعة السبل القانونية اذا ما اقترف

اللازم للطبع، وتم اقناعه عن طريق صهره

الرصافي جريمة. وقررت الحكومة ايقاف بيع الكتاب، حتى تبت اربعمئة نسخة مطبوعة وقد حدثني الصحفى والكاتب القدير عبد القادر" البراك، وكأنت له صلة بالرصاك، ان

بتوجيه من البلاط الملكي ومن الموظفين الذين لهم صلة بالامير عبد الاله ولهذا حقدان -کما پذکر مصطفی علی- احدهما

في امره مجموعة من رجال الفكر وعلى الرغم من أن أغلبهم أجازوا الكتاب ونفوا أن يتضمن شيئاً ضد الدين الاسلامي والرسول الكريم فان الحكومة اشترت النسخ الباقية لدى متعهد التوزيع، وعددها خمسون نسخة من الضجة حول (رسائل التعليقات) كانت



الوصي عبدالاله

حقوق الطبع محفوظة دار ريحاني للطباعة والنشر - بيروت حتى بديتم 7771 a VOP19 سذاء الماجن الحاني أرسلت دائ الأوقاف كتابا الى موروث بسبب موقف مجموعة من لرصافي من الشريف الحسين ابان الثورة العلماء لاخد العربية سنة ١٩١٦ وانجاله الملوك، والثاني رأيهم في كتاب الـرصافي وهم: فهمي المدرس وعبد المجيد جميل ودرويش الألوسي وحمدي الاعظمي وطه البراوي ومحمُّ ود َّ المَّلاح ومنير القاضيِّ، وتاريخ كتابّ الأوقاف العامّة هو ٢٩ شباط", ١٩٤٤ وذكر ان

النقشبندي (النائب) الى قائمة العلماء تلك

وافتى الجميل والمدرس والملاح والاعظمي بعدم

وجـود مـا يمس الـدين واجـازوا الكتـاب امـا

الثلاثة الاخرون فلم يفتوا بشيء ولعل ما ذكره

المدرس والجميل وهما عالمان كبيران لا سبيل

الى الطعن بما يذهبان اليه ما ينفي التهمة

عن الرصافي جملة وتفصيلا وانه على العكس

من ذلك فقد كان مدافعاً عن حياض الدين

الأسلامي ومن المخلصين للسيرة النبوية، ولم

ي وبالمقابل فقد استمر الشيخ جلال الحنفي في

هجومة على الرصافي وجعل من جريدة

(الاخبار) ميداناً لكتاباته كما قام الشيخ شاكر

لبدري بهجومه من دار الاذاعة يوم ٢٤ شباط

١٩٤٤ ولم يكتف الحنفي بذلك فقد حمل معه

نسخاً من الكتاب وذهب الى مدينة النجف

الاشرف، ليحرض علماءها ضد الرصافي

فنجح مع الشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء وفشل مع السيد ابو الحسن الاصفهاني المرجع الكبير في وقته فقد افتي

كاشف الغطّاء-ويطُّهر انه لم يقرأ الكتاب كاملاً

كما يذكر في مقدمة فتواه -ضد الرصافي وطلب

من الحكومة طرد الرصافي من العراق والحاقه

ببلاد الكفر واتلاف نسخ الكتاب بينما ذكر

. جعفر الخليلي ان المرجع الكبير السيد ابو لحسن الموسوي الاصفهاني افتى بان الكتاب لا

يتضمن ما يدعو الى الكفر وان إلكِثيرين ذهبوا

لى ما ذهب اليه الرصافي ولم يكفروا ومع هذا

فقد اوعز وزير الداخلية عمر نظمي لايقاف

الضجة بشراء النسخ الباقية وهذه من اطرف

والمهم هنا ان هذه المعركة انتقلت الى خارج

العراق عندما بدأ (دريني خشبة) بكتابات

مقالات ضد آراء الرصافي في رسائل التعليقات

وذلك على صفحات مجلة الرسالة المصرية

لتى يصدرها احمد حسن الزيات، وقد حمل

فيها على الرصافي وعقيدته الدينية في اربع

مقالات ورد عليها الرصافي بمقالتين وقد

وصف الاديب مصطفى علي مقالاتٍ خشبة

بانها كلام يندي له جبين العلّم خجلاً ويتوارى

عنها الحياء حياء ويبرأ منها النقد الحر

كما رد على خشبة الدكتور زكي مبارك صاحب

كتاب "التصوف الاسلامي" الدي علق عليه

الرصافي وكان احد تعليقاته ثغرة للهجوم عليه

كما مر فقال مبارك: قرأت كلمة الاستاذ دريني

خشبةً في الرد على الاستاذ معروف الرصافي

وهي كلمة لا تتسق مع موضوع البحث لأن

الاستناذ دريني سلك فيهنا مسلّك التحدي

للاستاذ الرصَّافي وذلك مسلك لا أرتضيه فيَّ

وبعد هذه صفحة مطوية من تاريخ الحياة

الفكرية في العراق الحديث اوضحنا الحلقات

لرئيسية فيها وهي في الوقت نفسه دعوة

للباحثن لاستجلاء اسرارها ومشاهدها فقد

خرج الرصافي –كما نعتقد- منها منتصراً

وجعلت الناس يدركون ان الشعر اقل ادواته فلأ

غرو ان ِ شيعوهِ الى مثواه الاخير بعد اشهر

تشييعا مهيبا وان يصلي عليه الشيخ حمدي

الاعظمي وهو من اشهر علماء العراق يومذاك.

عمليات المصادرة.

والحدال النزيه.

مثل هذه المسحالات.

يظهر في كتابه ما يمس الدين وكرامته.

رسائل التعليقات

الطبعة الثانية

جديد بسبب موقفه من احداث مايس , ١٩٤١ لقد شنع مهاجمو الرصافي على ما جاء في رسائل التعليقات (ص٩٩) في حوار خيالي بينه وبين الشاعر المعرِّي واشاعوا ان الرصافي قصد الرسول الكريم في ذلك الحوار.. وقد ذكر في رسائله الشخصية ً يقصد النبي الكريم البتة، مع ان ما قاله ابو العلاء المعري قد اخذه من الحديث النبوي الشهير: انما يسعى المرء لغاريه..، ثم نشر الرصافي بياناً طويلاً بعنوان (كلمة الى الخصوم) اكد فيه انه لم يدر في خلده انه يهاجمِ الرسول الكريم وانه في المقابل تحدث كثيراً في رسائل التعليقات بما ينافي هذا القصد الذي أتهم به ونظم آنذاك قصيدة جاء

> يالاهجين بشتمي في مجالسهم ناموا على الأمن في احضان غفراني لولا ترفع نفسي عن سفاهتكم احرقتكم من لظى هجري بنيران جادلتموني فما احسنتموا جدلي

ان علماء اللغة العربية قد جمعوا من مفرداتها في معاجمهم ما ينوف على سبعين الف مادة من اسماء وافعال وحروف وادوات، هذا عدا ما يتفرع من هذه المواد

لقد قيل: ان الاثر يدل على المسير وان البعرة تدل على البعير، فكيف لا تدل هذه اللغة الواسعة على ما نفاه هؤلاء المتفيهقون.

ان اللغة العربية تعرب لنا بمفرداتها عن كل ما دق وجل من الامور المادية والمعنوية حتى المعانى المجردة، وعن كل ما يتعلق بالعلم والادب والخلقة والاخلاق والنفس والجسم والموت والحياة والسياسة والتجارة وسائر الصنائع والحروف، وبالجملة تعرب لنا بمفرداتها عن كل ما في العالم العلوي من مظاهر، وفي العالم السفلي من حيوان ونبات وجماد.

ولا ريب ان العلم بالاسماء يستلزم العلم بالمسميات، بل العلم بالاسماء هو بعينه العلم بالمسميات. وإن لغة كل قوم تمثل حياتهم في كل ما اشتملت عليه من معاني مضرداتها وعباراتها. فهل من المعقول الا يكون وجود ادبى لقوم هذه لغتهم.

ولا ريب ان إللغة العربية بهذه السعة وهذا الكمال لم تحدث فوراً، ولم تنزل على اهلها من السماء دفعة واحدة، بل هي نتيجة تطور وتقلب في الحياة المادية والمعنوية في مدى قرون عديدة، ثم ان اللغة العربية

قوم تدل دلالة قطعية على كل ما كان عندهم من مظاهر الحياة، وعليه فمفردات اللغة العربية وحدها كافية لتفنيد هذا القول كل التفنيد انا لا ادعي ان اللغة العربية تتسع اليوم بمفرداتها وتعابيرها لكلُّ ما تتسع له اللغات الحية في هذا العصر فان هذه دعوى باطلة يكذبها الواقع. بل اعترف بانها لا تستطيع في هذا العصران تماشي اللغات الحية، خاصة في علومها الا مشية عرجاء ولكن هذا ليس من عيبها بل هو من عيب اهلها الذين سارت بعدهم الامم وهم ظلوا واقفين، وكيف يكون ذلك من عيبها وفيها من قواعد التركيب والتصريف والاشتقاق والتعريب والمزج والنحت ما يحير الالباب ويستوجب الاعجاب.

هذا عنوان فصل كتبه الدكتور زكى مبارك في كتابه "النثر الفنى" فقال: "لقد اتفق مؤرخو اللغة العربية وآدابها كما اتَّفق مؤرخو الاسلام على ان العرب لم يكن لهم وجـود ادبي ولا سيـاسي قبل عصـر النبـوة، وان الأسلام هو الذي احياهم بعد موت، ونبههم بعد

<u>تنشر صفحة ذاكرة هذا الجزء من وسالة</u>

<u>الرصافي الثانية في مناقشة د. زكي</u>

<u>مبارك حوك كتابه "النثر الفني" كجزء من</u>

<u>تجارب الرصافي النقدية"</u>

فأقول: اولا: من اين علم الدكتور هذا الاتضاق والى أي دليل يستند في اثباته؟ هذا ما لم يذكره هو ولا اعلمه انا، ولكن ثقتي بالدكتور وبسعة اطلاعه تدعوني الى التسليم به دون تردد.

ثانياً: أترك نفي الوجود السياسي عن العرب قبل لاسلام لمن شاء انّ يتكلم فيه من الناّس، واما الوجود لادبى فانى انكر القول بنفيه اشد الانكار هب مؤرخي لاسلام غفلُوا عنه فنفوه، فما بال مؤرخي اللغة وآدابهاً يعمون عنه وهم فيه خائضون.

من القضايا التي لا تقبل الريب ولا المراء ان لغة كل

المختلفة حاصل في العامية التي لا اعراب فيها. عليها اطوار كثيرة حتى بلغت هذا الكمال.

تلقاء انفسهم واخترعوه لا على مثال ثم نسبوه الى

انا لا انكر وضع الرواة، ولا الشعر الجاهلي المنحول فان ذلك ثابت لا مرية فيه "ولكن لا يلزم منه خلو العهد الجاهلي من الشعر والادب بالمرة حتى اني لا اقول بان التوفيق لوضعت كتاباً اميزبه المنحول من غير المنحول بميزات يعنو لها الذوق السليم والادب الصريح فان

النحويون، بدليل ان التضاهم والتمييز بين المعاني فالاعراب في الفصحى كمالي هو بلا شك نتيجة من نتائج تطورها وتكاملها في القرون المواضي. ولا يستبعدٍ ان تكون الحركات الاعرابية ليست الا عضواً أثرياً لكلمات اندثرت بطول الاستعمال فأبقت بعدها هذه الحركات، وهذا يدل على ان اللغة العربية قد مرت

نسبوه الى الجاهلية ام الرواة هم الذين ابتدعوه من

اصل لها في الجاهلية لما لنزم من ذلك نفي الادب الجاهلي بالمرة، لأن الرواة انما انتهجوا في وضعها منهج الجاهليين ولم يخترع وها هم فان لم تكن هي للجاهليين كانت بحكم البداهة دليلاً على انْ للجاهليين مثلها على اقل تقدير.

المنحول اكثر من غيرهِ بل اقول بالعكس. ولو ساعدني ذلك لا يخفى على الناقد البصير.

هبهم ضلوا فانكروا وجود النثر الجاهلي، فماذا يقولون فيما اعترفوا بوجوده من شعر وخطب واساجيع؟ وليست هذه من الادب، وهل انحصر الادب كلَّه في النثر وحده لا شريك له. وهبهم ضلوا فارتابوا في كل ما رواه الرواة عن اهل الجاهلية من شعر وخطب وسجع، فقالوا انه من وضع الرواة الذين وضعوه بعد الاسلام فماذا يقولون لو قلنا لهم من اين تعلم الرواة الاسلاميون هذا المنهج الادبي الجاهلي حتى وضعوا فيه ما وضعواً على لسان اهلَّ الجاهليةَ فهل نبت لهم من الأرض كما تنبت الحبة فاخذوه واصطنعوه ثم

لو سلمنا ان هذه الروايات كلها موضوعة في الاسلام ولا

معربة والاعراب فيها كمالي لا ضروري كما يدعيه