وهم الأيديولوجيا وأوهام النقد عن

. الأيديولوجيا

لنعترف بأننا أقرب إلى تحليلات حنا أرندت

القائلة بإن الأيديولوجيا هي عموماً رديف

للظاهرة الشمولية وإنها تشكل نسقا

تأويلياً نهائياً للعالم وهي تدعى انطواء

العلم كله بين جناحيها وأنها على دراية

كلية بماضي العالم ومستقبله (وهذا ما

كانَّ مأركس يَّظ الحقيقة يقف ضده تماماً).

مُنْ من الشعراء العرب يمكن أن يرعم

امتلاكه نسقا تأويليا نهائيا للعالم ومعرفة

كاملة بماضى العالم ومستقبله لينطبق

عليه قناع الأيديولوجيا البشع؟. لو أننا

فتشنا ملياً في الشعر العربي لوجدنا أن

أحد أهم رموز الشعر العربي المعاصر هو من

زعم دوماً امتلاك هذه الرؤية، هذه

الأبديولوجيا، وهو لا يوضع في إطار

توصيف "الأيديولوجيا"، لسبب يفوت على

النقد العربي، وعليه أن لا يضوتنا. من

وصف بذاك التوصيف بالأحرى هم

الشعراء المهمومون بمشكل إنسانى ووجودى

أليس من العسف الربط بين شعر مشغول

بهُمُّ محدِّد والأيديولوجيا؟. نحن هنا أمام

منطق (تلفيقي)، لأنه يكزمُ الفعل الإنساني

والوجودي والفكري إلزاما الدخول في حقل

افتراضيّ: الأيديولوجيا مسبَّقة الصنع.

هكذا استُخدِم المصطلح في الحقيِقةِ خلالً

السنواتِ الأخيرةِ. تلفيقي أيضاً لأن فِعلاً

إنسانياً مشدوداً لنسغ فكر ما لم يُنتج

بالضرورة شعرا باهتأ مثقلا بألأيديولوجيا

الكريهة هذه. إن الإنشداد إلى نبض الواقع

وحركة الأشياء وحتى إلى السياسة بمعناها

اليوناني، من جهة أخرى، ليس رديفا

للأيديولوجيا. لو أن العالم الخارجي وحده

من يتحكم بالمنجزات الجمالية والشعريات،

لتوجّب نفى أدباء ومفكرين وشعراء من

تاريخ الأدب لّأنهم ظهروا في فترات ملتبسلة،

بلُ منحطة كما قد يُقَالَ، والمتنبي على

رأسهم طالما أنه أبدع في فترة "انحطاط

سياسي" من النمط الذي يصفه الواصفون،

بل عمل في بلاطات الأمراء والحكام وكان له

'طموح سياسي" لم يفتأ هو لعب أحابيل

السياسة من أجله. هذا الدرس التاريخي

لن يقنع النقد المحلى لأنه مهموم بأمر

آخر، ولأنه يستثمر الفشل الذريع الذي أوصلت إليه السياسة منذ سنوات

السبعينيات العالم العربي، بما في ذلك في

الحقلين الأدبى والشعري، والمرارة التي

تركتها فاعلة في غلاصم المتابعين المحايثين.

في مقابل فكرة (شعر- أيديولوجيا) المعتمة،

لم تتوقف بعض الأقلام، ولكن مداورة،

طوال سنوات الثمانينيات وما تلاها وريما

حتى احتلال العراق عام ٢٠٠٣، عن تمجيد

فكرة (اللا منتمى) بأشكالها الحداثوية

المُرْبِكة عربياً (الصعلوك، البوهيمي

العبثى، الانتهازي قليل الضمير.. إلخ).

على أنَّ اللا منتمى ليس فضيلة نهائية،

ففي مقابله ثمة مبدعون عظام انتموا،

عربياً وعالمياً، في فترة من حيواتهم لأحزاب

عقائدية. هذا درس أخر لن يقنع النقد

الشعريّ برغم بداهته الأولى، وسيَحاكِم،

رغماً عنه، من ارتبط لسبب ما باليسار

العربي على وجه التحديد، حتى أن

محاكمة اليسار صارت قاعدة لا تناقش

طوال الفترة الموصوفة. وصار الجميع يتنكر

لماضيه القريب، بدلاً من أن يرى فيه فترة

تخصيب ذري لذاته الراهنة. بطبيعة الحال

لا ندافع هنا عن اليسار ولا عن اليمين،

لكننا نذكر ألا يمكن قول الشيء نفسه، في

النقد العربي المحلي، عن رسام مثل بيكاسو

أو شاعر مثل إيلوار المنتمين جهارا لحزب

يساري أوروبي. لن يقنع هذا المثال أبداً

بدوره، لأن نقدنا الأدبي مهموم بتوطين

على الضفة الأخري، ليس (المنتمى)

شخصية منطفئة أدبياً وأخلاقياً، وأن (اللَّا

منتمى) ليس بالضرورة كوكباً أخلاقياً

وشعرياً دُريّاً، إذا لم يجسّد مرات، التدهور

بعينه في السياقات المحلية المعروفة. ولدينا

عربيا أمثلة ساطعة من الشتامين سليطي

اللسان بل المشرفين على تصميم ما اسماه

صديقنا محمد الحجيري (بالاغتيالات

الأدبية) باسم اللا منتمي تحت أشكاله

الكثيرة: (الصعلوك، العدمي العابث،

الانتهازي ذي الأقنعة، وكاتب الرسائل

الإلكترونيّة التخفاشيّة... إلخ). لن يتوهمن

أحد بأننا لن ننحاز، في نهاية المطاف، إلى

اللا منتمى المشحون بالجمال والرهافة.

وفي نطاق هذا الأخير تبرهن السير

الشعرية والذاتية للكثير من شعراء العرب

الطالعين سنوات الستينيات والسبعينيات،

وهي بالضبط سنوات أوهام الالتزام

الْمَارْكَسِي والوجودي، أنهم ينطوون تحت

يحتاج الأمر إلى وضوح عال: إن إندغام شعراء عرب باليسار (في لبنان مثلا) يجِب

أن يُحُسُب لهم وليس ضدهم، على الأقل

يتوجب رؤية أنهم أبناء زمانهم بقضه

وقضيضه، وأنهم كانوا، في الأقل مرة أخرى،

(شهـوداً) في حقبـة تــاريخيــة علــى قــدر

أعمارهم ومراجعهم الاجتماعية والثقافية

يومها، وعلى قدر (الأيطيقي) الذي لم يشأ

لهم الذهاب إلى ضفة بائسةً. ها هنا سؤال

أخر بهذه المناسبة: لماذا يوضع اليسار مهما

كانت وطأة انحطاطه المزعوم مع الفاشية

القومانية والنزعات الدينية في سلة واحدة

باسم الإيديولوجيا الغامضة تلك (العراق

كمثال ساطع)؟ هل يجيب النقد المحلى

لنقل بالوضوح نفسه أن تهمة الأيديولوجيا

قد خفتت كثيرا وكادت تنطفئ بعد احتلال

العراق عام ٢٠٠٣ مثلاً، لأن صراع

الأبديولوجيات قد ظهر، ببساطة، على

أشدّه. لا أحد يتحدّث اليوم، بمثل صراحة

وشراسة الأمس، في أوساط الشعراء

العراقيين، ونحن في عام ٢٠٠٨، عن رذيلة

الأيديولوجيا إلا نادراً، لأنها فاعلة عراقياً

بأقوى ما يكون. حضورها القوى الراهن في

العراق يفصل الأخ عن أخيه، ويشق المجتمع

العراقي شقاً. لقد ظهر ما كان مطموراً

بالعنف وما لم يقع الاتضاق عليه مند

تأسيس الدولة العراقية، واتخذ أشكالاً عدة

منها الصراع الأيديولوجي الحاد اللحظة.

ليست الأيديولوجية أكذوبة ننفى وجودها

عند سقوط الاتحاد السوفياتي والمنظومة

لكن أين الشعر من ذلك كله؟. لا يتوجب

ترحيل المشكلات المخصوصة لمناطق غير

صالحة لها مثلما يجرى في (شعر-

الإشتراكية مثلاً أو عندما نرغب نحن.

أيديولوجيا) متناهية الخفة.

العربي على هذا السؤال الجذري؟.

. التبآس كبير.

## السشر في مسواجمة الأيسديسولسوجيها

الندي كان يبحث في أصل الأفكار، فأن

الجماعة تلك كانت تسعى لإقامة تحليل

علمى للفكر. هكذا اعتبرت الأيديولوجيا

بمثابة نسق فكري متماسك مستقل عن

الشروط التاريخية. رافق هذا المفهوم القرن

التاسع عشر كله بالتوازي مع حضور الفكر

العلمي والثورة الصناعية في أوروبا. ما كان

بقود خَطَى أُولئك المفكرين هو البحث عن

نظام شامل ومتسق يتمحور حول تطبيق

كان التنافر حاصلاً بين الأيديولوجيا

العلمية والإيمان. ففي القرن التاسع عشر

اقترح كارل ماركس التوقفِ عن اعتبار

الأيديولوجيا نظاماً مُحايداً، وقدم إضاءة

نقدية بصدد المفهوم الأصلي

للأيديولوجيا: لقد رأى الأيديولوجيا

نظاماً للأفكار التي تخدم مصالح الطبقات

إن العلاقة بين الأيديولوجيا وعلوم

الاجتماع المعاصرة لا شك فيها. لذا تُحدُد

الأيديولوجيا على أنها، كما يقول غي

روشيه " Guy Rocherنظام من الأفكار

والأحكام الصريحة والمنظمة عموما

تُستخدم في وصفٍ وتأويل وتبرير وضعية

جماعية أو تجمّع بشري وهي تستلهم

بشكل واسع قيما وتقترح توجها محددا

للفعل التاريخي لهذه الجماعة أو لذاك

باحث آخر هو جان باشلير -Jean Baech

lerيقدم تعريضاً أكثر رهافة واكتمالاً

للأيديولوجيا. ففي البدء يرى أن

الأيديولوجيا هي جماع التمثيلات

العقلية-l'ensemble des représenta

itions mentalesالتي تظهر حالما يرتبط

البشر فيما بينهم بأواصر ما بوضعيات

معينة. تمثيلات تشكل بعدئذ جماع حالات

الوعى المرتبطة بالفعل السياسي، أو بعبارة

أخرى بالطريقة الصراعية أو الله صراعية

التي ينظم البشر بها حياتهم. ليست نواة

حالاًت الوعى تلك لفظية لأنها متكونة من

دفق شعوري: تتجدد هذه الحالات المثالية

في أنماط عدة من السجلات ويمكن

الاستدلال عليها عبر تمظهرات موضوعية

تقع الأيديوتوجيا في المحتوى

contenuوليس في الحاوى .contenu

genre discursif لا يوجد نِوع خطابي

يمكن أن يُرَسِّم كأيديولوجيا بحد ذاته.

وعموما فإن الأيديولوجيا بالنسبة لجان

باشلير هي تكوين خطابي (أو استدلالي)

إشكالي لا هو بالصحيح ولا بالخِاطئ،

وسواء كَّان فاعلا أم خامداً، متسقاً أم غير

متسق، متطوراً أم بائداً، اعتيادياً أو مرضياً

فبفضله يسعى شغف ما لتحقيق قيمة

معينة عبر ممارسة السلطة في نطاق

أن التحليل المعرفي قاد إلى أعادة صياغة

أكثر تدقيقاً للأيديولوجِيا: فلأنها تسمح

بجعل العلوم مفهومية فإنها تُحلل من

الفيلسوف الألباني كريستيان دونكير

Christian Dunckerشدّد عام ۲۰۰۶

على ضرورة "تفكير نقدى لفهوم

الأبديولوجياً". وهو يعتقد أن هذا المفهوم

هو الهم الأول المرتبط بشكل وثيق بنظرية

جهة حياديتها وبنيتها وأساساتها.

ومادية تنتجها هي بالضبط.

العلوم في الظواهر الاجتماعية.

الاجتماعية.

المعرفة والتاريخ. ويعرّف المصطلح على أنه

نظام تمثيلي يعلن، صراحة ومداورة،

أما المفكرة حنا أرندت Hannah Arendt

فتكتب بأن الأبدبولوجيا تشارك الظاهرة

الشمولية بالحوهر consubstantielle

وتقدّم عدة خصائص لا يمكن عزلها عن

بعضها. فمن جهة تشكل نسقاً تأويليا

نهائيا للعالم معلنة ادعاء المعرفة، الكلية

والصريحة، بماضي العالم ومستقبله. ومن

جهة أخرى فأن الأيديولوجيا تعلن عن

طبيعتها غير القابلة للطعن وغير الممكنة

التزوير. أنها غير مصابة بالخلل وأنها

متحررة من الواقع. خصيصة أخرى

الليديولوجيا تقع في "منطقيتها -logi

" cismeوقدرتها على الترابط الداخلي

الماهر الذي يجمع، على نحو ثابت،

المتناقضّات في سياق منطقي. وهي تصير

من وجهة النظر هذه، حسب أرندت،

. تاريخياً دخل المصطلح أيديولوجيا في

التفكير الاجتماعي مع الماركسية التي

تمنحه على الفور معنى نقدياً:

الأيديولوجيا تناقض العلم. لقد تقدمت في

البدء كرؤيا للعالم أي بنية عقلية وثقافية

تشرح وتبرر نظاماً اجتماعاً موجوداً

انطلاقاً من مبررات طبيعية أو دينية. لكن

هذه الرؤيا ليست في الحقيقة سوى حجاب

يستهدف تغطية طبيعة المصالح المادية

الأنانية وهى تعزز وتمدد سيطرة الطبقة

المفضلة. إن نقد كارل ماركس للأيديولوجيا

هو نقد للبؤس الذي تخفيه هده

الأيديولوجيا. بؤس يقع في العلاقات

طور مؤلفون وعلماء اجتماع مثل هابرماس

وأرنسدت والتسوسيسر وتسوم بسسون

Habermas, Hannah Arendt,)

ُAlthusser, Thompson) مفهوماً نقدياً

للأيديولوجيا. التوسير يستخدم مفهوم

(الأجهزة الأيديولوجية) للدولة كالمدارس

والجيش والجامعات والمعاهد الأكاديمية.

أما بحوث ثومبسون فتتعلق بالأيديولوجيا

في الثقافة المعاصرة وتنطوي على البعد

الثقافي والسياسي للأيديولوجيا في إطار

ميديا الاتصالات الجماهيرية التي هي

إحدى خصائص العالم المعاصر. هكذا

يتبين أن الاستخدام المُلتبُس للفكر، وليس

الفكر نفسه، هو الذي يقع فحصه وتحليله

ونقده، انطلاقا من فكرة ماركس الأصلية

عن طبيعة الأيديولوجيا، حتى أن الكثير

من النقاد والضاحصين والمنبهين إلى

خطورة تطويع الفكر ولوي عنقه، كانوا من

في الثقافة العربية السائدة، منذ سنوات

التسعينيات، نحن أبعد ما نكون عن مفهوم

نقدي مثل هذا للأيديولوجيا. إنه يستخدم

بخفّة متناهية رديفا (لالتزام) فكري

وإنساني مهما كانت طبيعته كماً ألمحنا.

ويُستخدَّم، بتناقض فادح، ضد الماركسيين

بشكل خاص. وليس ضد الليبراليين مع

شدة تمسكهم بأفكارهم (أيديولوجيتهم؟).

في أوروبا أستخدمت المضردة، عموماً، من

طرف مفكري ما بعد الحداثة في نقد

المتشبثين بأفكار عصر الأنوار والمتمسكين

بعد بالنزعة الإنسانية للقرن التاسع عشر.

كبار الماركسيين مثل التوسير.

الاجتماعية وآليات السيطرة والاستغلال.

بالضبط ما تزعمه: منطق الفكرة.

امتلاك الحقيقة المطلقة.

يلاحظ الشاعر والمتائع للنقد الشعرى العربجا ذمأ واسع النطاق للأبديولوجيا. هنا تعليق على معنحا المفردة وعلجا طريقة ستخدامها في النقد الشائع. أثقلتُ مفردة "الأيديولوجيا" بمعات

ثانوية (بالفرنسية -connota (tions) ليست من صليها،

وأستخدمت بطريقة هوائية رديفآ للفكرة المجرّدة ، وللالتزام الفكرك والأخلاقي، والنزعة الإنسانية، والوضوم في الوعي ، وكك نزوع سياسيّ مهما كات طفيفاً وعريضاً ، وصنواً للأمل بمستقبل للأشباء، وللأدب المعنيّ بمشكّلة محدّدة (باستثناء النزعة النسوية!) ، والانحناء على البومي من طرف الشعراء ، كما أسْتخدمَتْ فحا مواحهة المصطلح ، من حهة أخرى ، تعبيرات مضادة مثك الليترالية واللا التزام والصعلكة والتمرد والعبث وأحيانا الردم الثقافي ضيف الأفف وقليك التصيرة.

ويب اسكندر شاعر عراقي -لندن

أناديك أيها الباخوسى المنكسر

بكاء الشعراء الأفذاذ

ليس بينك وبينهم سوى مركب الليل

يا من يستحق بكاء الملائكة

الذين سرقوا الكلمة

أو مركب الشعر

كى يشيدوا حصناً للدمع

قارورة المعنى التي تتزف دماً الدمعة التي تبكي عينها

أنتَ نبى الكلمة المتفردة

لا تقل إننى هنا فحسب

موجود في ليل الكلمة

في نهار الأرق

في المراكب النائية

أنت هناك أيضاً

أنت هنا وهناك

كنت تكتبهم كلهم

منذ الكلمة الأولى

كل هذه الحصون لك

أيها الأمير الأخير

لكل هذا الحزن

جسدك الناحل

یخ کتب السحر

في حانات لشبونة

لم تتعدد

لك وحدك

أنت

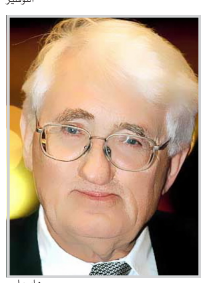
للإِيديولُوجيا، ولم تُشْرَحْ لنا بالتالي العلة الأصلية في تهافتها. نعود إذن الي مصطلحي (الآيديولوجيا) و(الأدلجة) اللذين راجا كشيء يشابه الشتيمة والخطيئة السيحية الأولى، ونبرهن على أن البعض -وللتبعيض دلالة كبيرة هنا-يستخدمها بطريقة تنقصها التدقيقات

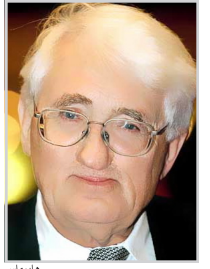
لم يقدّم الكثيرون، كٍ نِهِاية المطاف، تعريضاً

### الجذور التاريخية وتطور مفهوم الآيديولوجيا

ظهر المصطلح أيديولوجيا في نهاية القرن الثامن عشر، وقد صاغه عام ١٧٩٦ ديتو دو تراسى Destutt de Tracy للإشارة إلى دراسةً الأفكار، خصائصها وأصولها وقوانينها وكذلك علاقاتها بالإشارات التي تعبر عنها. إن الأيديولوجيين Idéologues هم جماعة نشطها دو تراسى وكانت تتضمن مثقضين مثل كابانيس وفولني وكارا ودونو Cabanis, Volney, Garat, Dau-) nou) الــذيـن أرادوا إقــامــة علــم للأفكــار وتبديد الخرافات والظلامية ضمن مشروع تكميلي لعصر الأنوار. وعلى هدي كونديالات Condillacومشروعه العاطفي









# عن بـــــوا

لم تكن واحداً كنتُ كلهم:

أو كتب الغيب

- كاييرو الذي يلعب بالكلمة القديمة

رييس الذي يتكلم عن لذة القدر كامبوس بكلمته التي "تستحضر الصخب المتقطع

•الاقتباس لأوكتافيو باث. وفرناندو بيسوا الشاعر البرتغالي المعروف والأسماء التي في النص هم أنداده الشعريون الذين ابتكرهم.

ولكن أينك يا بيسوا أنا هناك منشغل بمعانقة النسيان.

0



بروكسك/المسدى

والنيدرالاندية.

تستعد جماعة زهرة الصبار للمسرح في بلجيكا

لتقديم العرض الأول من رباعية "ليَّالي بيضاء

نجوم سوداء". ابتداء من ١٠ ايلول ؛ بعنوان "أكره

الحب"و سيختص بالشعر، ويختتم بصدور

مجموعة شعرية مشتركة باللغتين العربية

يشارك فيه الشعراء طه عدنان، سعيد أنوس وماجد

مُطرود وهم من أصول عربية يعيشون في بلجيكا.

قصائدهم، المطبوعة في كتاب، ستلتقي مختلف

وسائل "المولتي ميديا" بطريقة تبعُّث روحا

### فعاليات ثقافية لجماعة زهرة الصبار في بلجيكا

ومشروع "الليالي البيضاء النجوم السوداء" نتاج تعاون بين المثقفين الوافدين حديثا إلى بلجيكا والمثقفين البلجيك، من أصول متنوعة، تفاصيله أُربع ليال عن الشعر، عن السينما، عن النثر

وهو جزء من مشروع يطمح أن يمنح أرضا جديدة للمثقف. فثمة الكثير من المثقفين القادمين حديثا إلى بلجيكا غير قادرين على تعبيد طريقهم إلى الوسط الثقافي، بسبب اختلاف اللغة، العادات، الاستغلاق المعرفي.. الخ. في هذا المشروع يحصل المثقف الوافد حديثا على فرصة موضوعية لتقديم أعماله خارج أساليب اعادة التأهيل والتوظيب لكي يصبح مواطَّنا مناسبا في النظام الأوروبي.

ويشارك في عروض ليالي بيضاء طه عدنان (المغرب)، ماجد مطرود (آلعراق)، سعيد أنوس (المغرب) إلى جانبهم الممثلة المعروفة تويكي بوس أُويت (بلجيكا) السينمائي كوبه ونس (بلجيكا) السينمائي حسين كامل (العراق)، المؤلف الموسيقي جرمري هاكيشمانا (بوروندي) التشكيلي طارق عبد (العراق) والتشكيلية سحر الحافظ (العراق). ويخرج العمل الفنان العراقي حازم كمال الدين .

ليالي بـيضاء نجوم سوداء

Tg Cactusbloem presenteert

**Witte Nachten Zwarte Sterren** 

## مثقفو الناصرية يناقشون الوجود العسكري الأمريكي حول مدينة أور الأثرية

المصدي/ وكالات

جرى على قاعة البيت الثقافي

بالناصرية، مساء الاثنين، الاحتفال

بمرور عام على تأسيس "جماعة الدفاع عن أور" ، إحدى المنظمات

التي تعنى بمدينة أور الأثرية جنوبي

الناصرية، واستعرض المشاركون

واقع المدينة في ظل إحاطة القوات

العسكرية الأمريكية التي تتخذ

مقرها بالقرب منها، وتداعيّات ذلك

وقدم عبد الأمير الحمداني، مدير

مفتشية الآثار في ذي قار، نبذة عن

واقع المدينة الحالي ومدى التجاوزات

التي تجري على المدينة بشكل يومي،

على قيمتها الأثرية.

متأرجحة بين اللعب والجد.

العسكري الأمريكي الدي قارب الإحاطة بكل جهات المنطقة الأثرية عبر مقارنة خارطة المواقع العسكرية المحيطة بالمدينة عام ٢٠٠٣ والخارطة العسكرية في الوقت الحالي التي تظهر تقدم العسكريين بشكل الأخيرة مركز قيادة حديثا في مكان متقدم من المدينة الأثرية.

مستعرضا ما وصفه بالتقدم

الآثارية للتلوث والتصدع نتيجة الجنسيات المتمركزة حاليا في قاعدة

والدواقع الخفية لهذا الأمر."

مستمر، إذ أقام الأمريكان في الآونة ولفت الحمداني إلى "تعرض المواقع حركة الآليات العسكرية والطائرات التي تستخدمها القوات المتعددة

مدير البيت الثقافي في قار، ورقة عمل بحثت عن "أسباب اختيار العسكريين في النظام السابق والوقت الحالى لمواقعهم حول المدينة الأثرية وبين انّ "مــا يجــرِي الأن هـ

استمرارية لحدث الأمس وان أصل المشكلة هو مرحلة البدء باختيار

طليل العسكرية قرب مدينة أور." كما قدم الأديب على عبد اللطيف،

أهمية تاريخية وإنسانية." وتحدث الأديب أمير دوشي عن "أمكانية إيجاد وطرح حلول وسطية للمشكلة بحيث لا تَّؤثر في المدينة أولا وتـرضي في قـسمهـا الثـاني الضرورات العسكرية التي يضعها قادة المواقع كحجر عثرة أمام أية محاولة لفك الحصار عن هذه الموقع

المكان القامة منشآت عسكرية كان

يمكن ان تختار أية مساحة غير ذات

وبين أن "(الجماعة) قدمت حلا مناسبا في دعوتها للقوات الأمريكية بتحويل باب القاعدة العسكرية إلى الخط السريع جنوبي غرب القاعدة، ما يتيح المجال للاثاريين والمهتمين بالوصول إلى المدينة دون الدخول في دوامة الموافقات العسكرية المعقدة."

وقدم الكاتب ولمترجم احمد الباقري ورقة عمل عن مستقبل المدينة الأثــريـــة "بعــد الــزوال الحـتـمـي للحصار" و"كيفية تطويـر واقعهـاً الحضاري ومحاولة الاستضادة من تجارب المصريين في مسرح الصوت والضوء في الأهرام الذي يمكن ان

تقدم المدينة من خلاله واقع حياتها اليومي بأقرب ما يمكن من المشاهد." يذكر أن جماعة الدفاع عن أور هي جماعة تتألف من مثقفي وأدباءً المحافظة وبعض المثقفين العراقيين هدفها تسليط الضوء على مدينة أور الآثارية والوجود العسكري حولها منذ ثمانينيات القرن الماضي والتي لا يسمح للعراقيين بزيارتها إلا بعد سلسلة من الإجراءات المعقدة والموافقات الرسمية من الجانب الأمريكي، حيث توجد هناك قاعدة طليل العسكرية التي تتخذها القوات متعددة الجنسيات مقرا لها، فضلا عن هدف الجماعة لإعادة دور المدينة الحضاري الإبداعي.

ويضم موقع مدينة أور كلاً من زقورة أور الأثارية وبيت النبي إبراهيم وقصر شولكي والمقبرة الملكية ومعبد ( دب لال ماخ ) ويسرجع تساريخها لنحو خمسة آلاف عام قبل الميلاد. وتبعد مدينة أور حوالي ١٥ كم جنوب غرب مدينة الناصرية، مركز

محافظة ذي قار، التي تبعد عن العاصمة بغداد بنحوه٣٨ كم جنوبا.