



# JAM JAMI ÖLÜN ÖLMIŞEM /

#### <u>ايــواني آنـــغ والــعــزف عــلــي وتــ</u>



يواصل المخرج الأمريكي الكبير مارتين جهده الكبير في الحفاظ على التراث السينمائي العالمي من خلال مؤسسة السينما العالمية التي ساهم في تأسيسها وبالتعاون مع جهات ومؤسسات عالمية مثل سينماتيك بولونيا ومهرجان دبى السينمائي الدولي، وذلك من خلال ترميم روائع الإنتاج السينمائي العالمي المعرّض إلى التلف والضياع. ويقدّم خلال دورات مهرجان كان عدداً من الأعمال المرمّمة. ومن بين هذه الأعمال رائعة المخرج المصري الراحل شادي عبدالسلام «المومياء» التى قدّمت ضمن برنامج «كان كلاسيك» الذي ضمّ أيضاً فيلم « الأحذية الحمراء» -١٩٤٨ - للإنجليزيين مايكل باول و إيميريك بريسبورغر والمقتبس من حكاية بنفس العنوان للكاتب هانس كريستيان أندرسن.. وخلال تقديمه للفيلم قال سكورسيزي

إن هذا الفيلم هو من الأفلام التي أثرت بي أكثر من غيره. أذكر أننى كنت في الثامنة من عمري عندما أخذني والدي إلى السينما لأشاهده ولم تغادر مشاهده مخيّلتي اَبداً" ووصف سكورسيزي «مؤسسة السينما العالمية» التي أسسها قبل ١٧ عاماً بأنها "إستمرار طبيعي لحبي للسينما" وأنها مؤسسة غير ربحية تعنى بالمحافظة على الأشرطة المنسية والمعرضة للضياع" وأعرب عن سعادته لازدياد عدد المخرجين العالميين الذين يتعاونون معه في هذا المضمار ومن بينهم المخرج الإيراني عباس كياروستمي والتركى فاتح أكين والفلسطيني إيليا سليمان

وشبهد اليوم الثالث من المهرجان عرض شريط المخرج التايواني الأوسكاري أنغ لي « Taking Woodstock » والذي عرض من خلاله قصة مقتبسة من رواية لإليوت تايبر الذي حوّل في عام ١٩٦٩ قريته الصغيرة والمنسية إلى أشهر مناطق العالم شهرة عندما تمكن من حمل حفل «وودستوك» إليها ووفر

الطائرات الحربية تحمل إلى عائلات الجنود العشرات من جثث أبنائها الذين سقطوا في المعارك أمام قوات الفيتكونغ.. ويعتبر أنغ لى وودستوك تاريخاً لانقلاب

حفلة وودستوك. وأذكر أننا استمعنا إلى والمكسيكي أليخاندرو غونزاليس إينياريتو موسيقاها. ليس الكثير لكن ما يكفى للتعرّف والبرازيلي فالتر ساليس وغيرهم.. عليها. كانت الموسيقى تلك تُبثُّ على الهواء. وقد ولدت لدي أنذاك شعوراً بأن أمريكا مقبلة على تغيّر كبير. في الستينات كنت تلمس ذلك التغيّر في الأخبار، في الموسيقي وفي التلفزيون. كنت، ربما تعلم بأن شيئاً ما يحدث لكن كان هناك ثمة ما يدعو إلى عدم الطمأنينة ذلك لأن تايوان حينها كانت تحت الحماية الأمريكية. لقد جرى الحديث عن الظاهرة لها المكان بعد أن كانت معرضة للإلغاء بسبب

بشكل سطحى وخفيف، على ما أذكر. لكنى رفض إجازة إقامتها. وبرغم كون تلك التظاهرة أذكر جيداً المشاهد التي كانت تبث من الحفل موسيقية وقائمة على الاحتجاج على السائد الذي نُظم في تلك الأيام.. والتقليدي فإن ما كان يهم لى وكاتب سيناريوه وعن ميلاد الفيلم يقول المخرج أنه التقى هو التركيز على الحدث باعتباره انقلابا على الكاتب لبضع دقائق في سان فرانسيسكو التقاليد التى كان المجتمع الأمريكي يتحدد عندما كان يقوم بالترويج لفيلمه السابق بها في تلك السنين التي كانت تشهد هزائم متلاحقة للجيش الأمريكي في الفيتنام وكانت

كبير في المجتمع الأمريكي ويقول " أذكر أننى كنت في الرابعة عشرة عندما أقيمت

"كنت حينها في محطة « Lust، Caition» وكانت الساعة تشير إلى الخامسة والنصف أو السادسة صباحاً، قبل ذهابي إلى المطار لأستقل طائرة العودة. كان ورائي يحمل كتابه في يده وقدّم لي وصفاً سريعاً للكتاب بدقيقتين ونصف وسلمني إياه. بعد أيام من ذلك أعطاني صديق كتاباً آخر لإليوت فقرأت الكتاب الذي أهداني أياه وشعرت في الحال أن بالإمكان تحويله إلى فيلم وأطلعت كاتب السيناريو الذي أعمِل معه جيمس شاموس، فأكد لي هو أيضاً ما نشأ لدي من إحساس وبدأنا العمل في المشروع". ويُضيف أنغ لى « ما أثار اهتمامي في ملخص إليوت أنه كان يتحدّث عن وودستوك ذلك لأن وودستوك عنت الكثير منذ اللحظة التي حدثت فيها. ولمجرد النظر إلى الوراء تُدرك حقاً أنها عنت الكثير. أعتقد بأن أولئك الشباب وضعوا بذور الكثير من الأمور

التي نتعامل معها اليوم بشكل جدّي. إنها حالة روحية وكثير من الأمور. عندما قرأت الكتاب عثرت على الكثير من النوادر المثيرة للإعجاب. لم يُقل الكثير عن الشخصية الرئيسية – وهي ما حاولنا أن نخلقها نحن. لكن قراءتنا للكتاب دفعتنى بالتأكيد إلى إنجاز عمل كوميدي. إن لم أخطئ فقد مرت على ١٣ سنة وأنا أكرر على جيمس (كاتب السينارير) أنني أرغب في إنجاز عمل كوميدي. وعند انتهائي من الكتاب اتصلت به وقلت له ربما كانت هذه هي الفرصة

على الرغم من ظرافة الشخصيات والحالات التي يقدّمها المخرج في هذا العمل، فإن أنغ لى لم يحقق برأيي تميّرا كبيراً في هذا الفيلم قياساً إلى أعماله السابقة، فهو واصل ما كان بدأه بفيلمه الأوسكاري «بروكبين ماونتين» في سبر العلاقات الإنسانية بين المثليين وبينهم والعالم المحيط بهم وكأنه يحاول قراءة المجتمعات المقصية من قبل التقاليد، وزاد في هذا العمل أنه جعل الشخصية الأساسية فى الفيلم ولدا من أم يهودية روسيّة مهاجرة بكل مخاوفها وصلابة شخصيتها وغربتها عن المكان الجديد الذي هاجرت إليه..

مؤسسات الدولة.

إن هذا النسق المترافق من التألق والخفوت، هو نفسه نسق المدينة العراقية (بغداد والبصرة والموصيل) الذي بلغ أوج صعوده بعد الحرب العالمية الثانية بنمو الطبقة الصناعية الوسطى ورعايتها أنشطة الأدب والفن ونشر الكتب والصحف، ثم تراجُع الوعى المدنى واندحار قيم الحداثة وانقراض النخب الثقافية أو هجرتها في المرحلة السابقة للحرب العراقية الإيرانية، ورجوع المدينة إلى مرحلة ما قبل الدولة في نهاية

حروب الخليج الثلاث. هذه السدورة من صعود مؤسسة المدينة وضمورها، هي دورة الرواية أيضاً خلال مئة عام، وتمثل روايات التكرلى مرحلتها الوسطية، وتلامس نهاياتها نهاية المدينة العراقية الحديثة. إن تحليل ثدمات المؤسسية الروائية العراقية (خاصية ثيمات أركانها الأربعة: محمود السيد وغائب فرمان ومهدي الصقر وفواد التكرلي) سينقض التاريخ التراتبي العشري لمراحل الرواية، ويقترح بدله

ومحيطها الاجتماعي المتصدع، بكشف نزعاتها المنحرفة وتعليق الحكم الأخلاقي عليها. التمرحل الدائري لتاريخ

خالد، الوجه الأخر، خمسة أصبوات، صراخ النوارس) لكي نؤكد سمات التناقض الثيماتي والقيماتي في السردية العراقية وتمرحلها خلال مئة عام: الاندفاع الثوري ثم الانكماش الفكري والسياسي، النزوع الإنساني والتلازم الاجتماعي ثم الاغتراب والهروب من مواجهة الواقع، الحداثة المدنية ثم انهيار قيمها

خلفتها الحوادث التاريخية العنيفة على سطحه، ورافقت حياة شخصيات وسطية عانت الاغتراب والشبذوذ وانتهت حياتها بموتها كما تموت الحيوانات على قارعة الطريق. وكان (التكرلي) قد بلغ غاية الإخلاص لمهمته الروائية، بالتوسط بين شخصياته الهامشية ومحيطها الاجتماعي المتصدع، بكشف

التكرلى أن يتجنب علاقات التاريخ الخطرة التي حطمت روائيين سواه، شردتهم التزاماتهم الأخلاقية ونزعتهم الإنسانية وألقتهم في غياهب النسيان (أمثال عبد المجيد لطفي، ذو النون أيوب،

كان هؤلاء روائيين مخلصين لعملهم وواقعهم، حطمتهم المواجهة الحادة مع المؤسسة السياسية العليا، ثم حرمتهم المؤسسة النقدية الإصلاحية من مزايا الجواب على سؤالنا الذي خصصنا به فؤاد التكرلي دون غيره من الروائيين.



### عن كتاب «عالم الأمس» لتسيفان تسفايج . . حينما تخون العاطفة العقل

كاظم الواسطي



حينما أقدمت أوربا على الحرب عام ١٩١٤ وترجلت من سمو روحها في حياة تميزت بالهدوء وتنظيم الأشياء الفائق الرقيّ، تحول عالمها بإيقاعه المنتظم إلى عوالم منفصلة أحرقت الجسور بين حاضرها وأمسها، ودخلت بقوة السطوة الغرائزية المهيمنة على الولاءات اللامنضبطة لشعارات الحرب إلى مرحلة « التردي الأخلاقي « وهوت بأرقى أشكال الحرية الفردية بين أنياب المجاعة والتضخم والرعب والهجرة.. وتهاوت تحت ضغط الأيديولوجيات الشعبية الكبرى، وتفجرت في بركان التعصب القومي الذي أحرق الحريات وسمم زهرة الثقافة بإنغلاق الثقافات فى مدار عقائد عمياء.

وفّى ظل ذاك التعصب القومى أرتكبت كل تلك الفظاعات التي لم تعرفها الأجيال الخمسون التي سبقتها، وباتت نقطة إنطلاق بنت عليها الأجيال القادمة حروبها الدموية، ومجتمعاتها المغلقة بحدود الأمن الوطنى، بعد أن كان المواطن يتنقل بحرية بين الأوطان دون أن يُسأل عن هويته وإنتمائه العرقي.

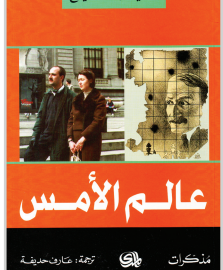
وتبقى المفارقة المحيرة لتسيفان تسفايج هي الإرتقاء التقنى والفكري الذي حققه البشر في ظل تلك الأجواء المروّعة بشكل تجاوز ما أنجز في مليون سنة.

وكأن تلك الفظاعات التي تُرتكب ضدهم تستدعي العمل على إيجاد توازن لها عبر إنجاز مثل هذا الرقى من البشر أنفسهم، ولكن يبِّدو - برأي تسفايج - أن قُبضة القدر تمسك بنا وتجرنا إلى عبثها الذي لا يتوقف، أو ما يطلقه فرويد على ثقافتنا وحضارتنا بأنها مجرد طبقة رقيقة مكن أن تحترقها قوى «العالم السفلي» المدمرة.

إن التفكر المثالى هو الذي يجعلنا نعتقد بأن التقدم التقنى للبشر يصاحبه دائما ارتقاء أخلاقي يناسبه بالحدود والسرعة، وبالرغم من وهم أبائنا في هذا المجال إلا أنه وهم رائع ونبيل وأكثر إنسانية من شعارات اليوم التي تغطى الفظاعات اللاإنسانية.

ويشيّر تسفايج في هذا الصدد إلى أن هاوية اليأس التي نتلمس فيها طريقنا اليوم نصف عميان وبأرواح مشوهة ومحطمة يمكن فيها التطلع إلى تلك النجوم القديمة التى غمرت الطفولة بالضوء، مثلما يمكن اعتبار هذا الانهيار مجرد فاصل في إيقاع الزمن المتقدم أبدا.

ويتذكر تسفايج طفولته وسنوات شبابه في فيينا.. المدينة التى التقت فيها أكثر العناصر تنوعا وأكثرها تخطيا للروح القومية، حيث أحب فيها الرفقة والتسامح تحت شعارها الشهير «عش ودع غيرك يعيش»، كان عالما مستقرا ومسيّجا بالضمانات، والتحولات الهادئة، ولا مكان فيه للكراهية أو حدوث ما هو غير متوقع، ولكن عن الواقع الدراسى يرى تسفايج وجود «سلطة محجوبة» تعمل على إخضًاع الطلبة لواقع دراسى فيه الكثير من القسوة والقليل من التعلم فضلا عن المناهج المتحجرة المفروضة عليهم، ما يدفع الطلبة للبحث عن المعرفة خارج المدرسة.. وكانت مقاهى فيينا مكانا رحبا للقراءة والنقاش.



وقد برز في تلك الأجواء الشاعر الشاب هوفمنزثال الذي وصفه تسفايج باعتباره «معجزة من المعجزات العظيمة للكمال المبكر.. بما أبدعه من شعر لا يموت، ونثر لم يتفوق عليه أحد حتى اليوم» ويستذكر تسفايج حال الشباب من الجنسين في نهاية القرن التاسع وبداية القرن العشرين حيث كانت هناك الكثير من الضغوط الأخلاقية التي تحد من حرية ممارستهما لحياتهما الطبيعية، وتُحرّم عليهما إقامة علاقات متوازنة تلبي حاجتهما للحب والحياة، ما شجع على ظهور مؤسسة البغاء التي شكلت «القبو السفلي» لمجتمع الطبقة الوسطى الذي امتاز بواجهته الشكلمة المتألقة.

ويتحدث الكاتب بحرقة ولوعة عن مدينة باريس يوم بدأت الجيوش النازية تستأصل حيويتها، وروحها المبتهجة، وتترك قلوب الناس مضطربة في البيوت، ونظراتهم ذليلة حين تحدق بجزمات النازيين وهي تخبط أرضهم ومقاهيهم الأثيرة، مثلما هو حال المدن الأوربية الأخرى التي عانت من ذات الغزو، وعاشت في ظل الشعور بالمرارة، والارتياب المتبادل بين أممها وشعوبها، وجعلت الحرب قلوب أبنائها ملأى بالغضب والكراهية من جراء الفظاعات التي تُرتكب ضد البشر.

ويستذكر تسفايج العقود الأربعة التي سبقت عام ١٩١٤ حيث كانت أوروبا أكثر جمالاً، واتسعت فيها المكتشفات العلمية، والعلوم التقنية التي غيرت إيقاع الحياة نحو الأفضل وجعلت ترابط الأمم الأوربية أكثر قوة»، واكتسب الشباب حريتهم الخاصة في الأزياء، والسلوك وتمتعهم بالصحة والثقة، ونمت في تلك الأجواء الروح الأوربية الجماعية التي بدأت تشعر بلا جدوى الحدود، ورسوم الجمارك، والمخافر، ودوريات الصدود، وكانت هناك اندفاعة روحية تسعى إلى الوحدة والإضاء، ولكن الذي جرى بشكل لم يتوقعه أحد، هو أن تلك العهود من الثقة

ستيفان تسفايج ليبيا، واندفعت صربيا وبلغاريا نحو تركيا.

هي التي دفعت أوربا نحو الحرب، «وأسوأ ما عانيناه هو أن العاطفة التي جعلنا لها قيمة عليا — تفاؤليتنا العامة — قد خذلتنا»، ويشير إلى أن القوى المعارضة للحرب كانت تجمّع نفسها ببطء ووجل، وأن موقف معظم المثقفين كان سلبيا ولا مباليا بسبب تأثير تلك التفاؤلية، وإيمانهم الأعمى بالتفاهم السلمى والإضاء الثقافي الذي تجاوز اللغات والحدود، وبأن العقل سوف يتدخل في كبح جماح الجنون في اللحظة الأخيرة «إن مثاليتنا العامة، تفاؤليتنا المرتكزة على التقدم، قد جعلتنا نزدري الخطر المشترك،

لقد كانت قوى العدوان والكراهية تعلن عن قوتها وتدخلها فى حياة المجتمعات لوجود مصالح مادية تقف وراءها، وهّي مصالح تتنافي مع الأخلاق والعقل، ما جعلها تطغي على وجود قوى الوفاق والسلام، وتأخذ بيدها مبادرة إعلان الحرب، «في ٢٩ حزيران ١٩١٤، وفي سارييفُو أطلقت الرصاصة التي حطّمت في ثانية واحدة عالم الأمان والعقل الخلاِّق الذيُّ تعلمنا فيهُ وترعرعنا، حطمته مثل و عاء أحوف من فخار».

إن الإثارة التي رافقت أجواء الحرب، واندفاع الناس الأول قد وحُدا الطبقات والرتب واللغة، بذريعة الدفاع عن الأوطان ضد أخطار عدوان خارجي يهدد وجودهم كبشر ودول يعيشون فيما بينهم بوفاق وسلام، وعاش الفرد تجربة نشوة الاندماج في الكل، واستجاب لها البعض بقوة للابتعاد عن شخصيته المغمورة في المجتمع، كإسكافي أو موظف بريد يقضى حياته في فرز الرسائل، ليكون «بطلا» بالذهاب إلى الحرب.

وأصبح الأمر كأنما هناك قوة خفيّة حرّكت الأعماة،، وكشفت عن غرائز بدائية منفلتة أطلق عليها فرويد حالة «الارتداد عن الحضارة» حيث تشتد الرغبة للتخلص من الدساتير والقوانين، وتشتعل غرائز الدم في أجواء فوضى الحروب، ويشير تسفايج إلى أن الفرق بين حرب ١٩١٤ وما حصل في عام ١٩٣٩ هو أن الناس في الأولى كانوا يثقون بقادتهم ثقة مفرطة فضلا عن احترامهم الشديد للسلطات ورموزها السياسية بما يشبه الأيمان الديني، وتحول ذلك إلى مدائح للحرب وتمجيد للكراهية. ووصل الأمر إلى تحريم شكسبير في المسرح الألماني، وموزارت وفاجنر في قاعات الموسيقي الفرنسية والانكليزية، وحولت رائحة الدماء الناس إلى وطنيين متعصبين بعد أن أسكرت عقولهم بغرائز الكراهية للأطراف الأخرى، «لقد كانت مرحلة خداع جماعي خانت فيها العاطفة العقل»، أما في عام ١٩٣٩ فلم تحظ الدبلوماسية ورجل الدولة باحترام أحد، لقد ذهب الجنود إلى الحرب بلا إيمان، وتبدد الحلم القديم بأن يكونوا أبطالا في عيون

وفي السنوات التي سبقت صعود النازية، وفي أقبية

والإحساس بالقوة قد أعقبها تقهقر سريع وظلام مروع عاشته الأمم الأوريدة تحت ظلال الحرب، فوسط فضاء الرخاء والسلم تحركت نوازع بعض تلك الأمم لتوسيع ثروتها، وطلب المزيد من الشروات . فذهبت فرنسا إلى الحرب من أجل مراكش، وأرادت إيطاليا السيطرة على وبرأي تسفايج، إن «القوة الزائدة» الناتجة عن الدينامية الداخلية التي تراكمت في تلك الأعوام الأربعين من السلام،

ونخطئ تقديره».

البيرة في بافاريا كان هتلر يلقى خطبه الحماسية هناك، حيث تصوره خيلاء المثقفين بأنه مجرد شخص مجنون، في وقت يندفع ألاف الصبيان بقمصانهم البنية وهم ينشدون في الشبوارع، ويغطون الجدران بالملصقات والصلبان بتأثير تلك الخطب، إنهم التشكيلات الأولى لقوات العاصفة التي بدأت بضرب العمال بالهراوات وانتهت بإشاعة الموت والدمار على مساحات واسعة في وفى ظل التضخم والبطالة وفوضى الأزمات السياسية

كانَّ الشعب الألماني يفضل النظام على الحرية والعدالة، وفي تلك الأجواء المشحونة باليأس والإحباط برز هتلر وصار له أنصار ومؤيدون يتوقعون منه الكثير، ويعدون الناس بالأكاذيب والأوهام، حتى جاء حريق الرايخستاغ الذي كان سببا في التخلص من البرلمان، وانطلاق العصابات النازية لتسحق العدالة دفعة واحدة في كل ألمانيا، لتظهر حقيقة تلك الوعود والأكاذيب، ولكن بعّد فوات الأوان، كانت الاشتراكية القومية متمرسة في خداع الناس، ويتدرج ممثلوها في جرائمهم ليعرفوا مفعول قوتها، وكيف يتعامل العالم معها، وإن ما جعلهم يزيدون هذه الجرائم هو عدم اهتمام الضمير الأوروبي بما كان يحصل في ألمانيا بحجة أن ما يحصل هو «خارج الحدود»، وكان نجاح هتلر السياسي والعسكري يكمن في جعله الناس متبلّدي الإحساس بالقانون والنظام لخرقه لهما بهذا الشكل المتدرّج حتى وصل الأمر بأن أحدا لم يهتم بالمظالم المفردة، وعناء الحياة وقد تعوِّد سجون قوات العاصفة وما يجري فيها من تعذيب يومي مهلك، وتنكيل وحشى عام لا تحده حدود ولا يعرف معنيً لضمير. وبذلك كانت المشكلة عام ١٩٣٨ هي أن العالم قد تعوّد

اللاإنسانية مثلما تعوّد الفوضى والوحشية، وهذا ما جعل الناس يشعرون بأنهم مجرد أشياء وليسوا ذواتاً لها حياة، وأن ما موجود هو من أفضال الحكومة وليس حقا لهم. سممت أجواء الحرب حياة الناس بالشك والارتياب، وألقت المجاعة بظلالها على وجودهم، وأرغمتهم على العيش في ظروف قاسية ومروعة جعلت الأولاد يطلقون النار على السناجيب للحصول على الغذاء، وقلما تعود الكلاب والقطط من تجوالها في الطرقات، وارتد الناس إلى المقايضة بسبب تراجع النقد الذي صار بلا قيمة، ولكن بالرغم من قسوة تلك الظروف، فقد استمرت «عجلة

الموازنة» بالحفاظ على إيقاعها، وعوّض الناس تناقص

النقد بتقدير قيم الحب والصداقة والفن، فهي ما تبقى

خالدة في الأعماق. وكان وقع تلك الأحداث كبيرا على جيل ما بعد الحرب الذي كان يشك في كل من وما حوله (الأباء، والساسة، والمعلمين، والجنس) وتمرّد شباب تلك المرحلة على ما هو قديم ومشروع كنظام الطبيعة، وقطبية الجنسين، وقصات الشعر، وانتقل الفنانون الشباب إلى أشكال فنية مختلفة في الرسم والموسيقي واللغة، ولكن تسفايح الذي بلغ الستين من العمر أدرك – في وصيته التي تركها بعد انتحاره مع زوجته شارلوت في البرازيل - بأنه يحتاج طاقات غير عادية حتى يبدأ حياة جديدة، في وقتِ استنزفت أعوام التشرد المديدة ما تبقى لديه من طاقات، وفي لحظاته الأخيرة تمنى لأصدقائه «رؤية الفجر بعد هذا الليل الطويل».

## عارج العاصمة.. أين دفنًا فؤاد التكرلي؟

#### محمد خضير

يُلزمني واجب الوفاء والمحبة تجاه المتباعدين عنا أن أعيد السؤال الذي ألقيناه مراراً على أنفسنا: أين دفنًا فؤاداً، بل أين نبعث سيرته التي دأب على تسجيلها في أو اخر أيامه؟

المكان الوحيد الذي يسع هذه السيرة الواسعة من الأعمال والرسائل والحواريات والصور، هو الموطن الأول الذي نبعت منه وسارت في الآفاق بقواها الذاتية وزخم محتواها البغدادي الأصيل. لنعد هذه السيرة إلى مكانها في (باب الشيخ) أو (الصدرية) أو إلى جوار (المقهى السويسري) بل إلى جوار المقهى البغدادي الذي تعلقت بأجوائه وامتصت دخانه وشربت شايه وحملت كلامه وذكريات شخصياته وأطلت على ملامح شارعه. ما أجدر هذا الروائي بمنزل يُبنى على الطراز البغدادي، كي يضم الروح الروائية التي شقيت بترحالها واغترابها وتستعيد فيه أنفاس النشأة والبلوغ، وكي تستريح في أحضان الأصدقاء والحبيبات، مع متعلقاتها الكثيرة. لاشمك في أن هذا المنزل سيغدو (بيتاً للرواية) العراقية بمختلف أصواتها وأجيالها، ومشغلاً رمزياً مقابلاً للمؤسسة الروائية الكبرى.

فات عام على وفاة عميد القصة العراقية فؤاد التكرلي، وعاد السوَّال إلى أفق النهضة الروائية الجديدة مثقلاً بحقوق إضافية: ((أين دفنتم التكرلي؟)). وسيدور الأفق حول بلاد الموتى، ويواجه كورس الشفق المتناوح السوال بأكثر من صيغة، لكن الجواب سيأتي بصيغة واحدة لا غير: ((نحن نعرف كيف نبعثه)). بل هو أكثر من جواب، إنه تعليق للموت الذي يدهم أبوابنا ويحصى أنفاسنا ويخرب صفاء الإيمان اللازم

نحن نعرف أن وفاة التكرلي في ١١ شباط ٢٠٠٨ لا تؤرخ سقوط العمود الأخير في مؤسسة الرواية العراقية الحديثة حسب، بل أن وفاته مناسبة تدفعنا إلى مراجعة مئة عام من تاريخ السردية العراقية. هذا إذا اعتبرنا ظهور روايات محمود أحمد السيد بداية التأسيس الحديث لظاهرة الرواية، المرافقة لتأسيس

يكفينا تحليل ثيمات أهم

روايات أركان السردية

العراقية (جلال خالد،

أصوات، صراخ النوارس)

الوجه الآخر، خمسة

لكى نؤكد سمات

التناقض الثيماتي

العراقية وتمرحلها

الفكري والسياسي،

النزوع الإنساني

الحضارية.

والقيماتي في السردية

خلال مئة عام: الاندفاع

والتلازم الاجتماعي ثم

مواجهة الواقع، الحداثة

الاغتراب والهروب من

المدنية ثم انهيار قيمها

التاريخية العنيفة على سطحه، ورافقت حياة

شخصيات وسطية عانت

الاغتراب والشذوذ

وانتهت حياتها بموتها

كما نموت الحيوانات

على قارعة الطريق.

وكان (التكرلي) قد بلغ

غاية الإخلاص لهمته

الروائية، بالتوسط بين

شخصياته الهامشية

مست هذه الروايات الخمس ندوب الواقع

الدولة العراقية بعد الاحتلال -البريطاني عام ١٩١٧، وأن سقوط الدولة عام ٢٠٠٣، ووفاة التكرلي عام ٢٠٠٨، يؤرخان نهاية مرحلة الحداثة

الروائية في العراق. ظاهرة جديدة جديرة بالتأمل أن نسؤرخ لبداية الرواية العراقية مع نشوء الدولة، وأن نتابع صعودها المتعرج، ثم انهيارها المتدرج مع سقوط

الثوري ثم الانكماش الاجتماعي التي خلفتها الحوادث

السردية العراقية: مرحلة النشوء (١٩٢٠- ١٩٤١)، ومرحلة الصعود (١٩٤٥ - ١٩٧٩)، ومرحلة الانحدار والضمور (١٩٨٠ -

يكفينا تحليل ثيمات أهم روايات أركان السردية العراقية (جلال الحضارية.

مست هذه الروايات الخمس ندوب الواقع الاجتماعي التي نزعاتها المنحرفة وتعليق الحكم الأخلاقي عليها.

وبهذه الوساطة والإخلاص والمهارة (القضائية) استطاع أدمون صبري، شاكر خصباك).