الحب

الحب في الحرب كان هذا عنواناً مضمراً

يتقاطر النزف الشخصى في أجمل لوعة

لعاشقة وجدت أنها ستفّقد كّل شيء ولم

تبق لها إلا الحروف والكلمات امام مد

الاحتلال وتكريسه يوماً بعد يوم. فكان

من الصعب فصل شخصية الراوية

عن الكاتبة نفسها، ولعل هذا الاحتمال

يفسره الكثير من شعرية الكاتبة نفسها

وصىورها البارعة فى استدراج الألم

والإحاطة الشاملة لعذابات عاطفية

انتشىرت فى جسىد الـروايـة وهـو ما

انسحب بالتالي إلى عاطفة أشمل وأعم

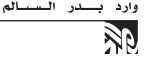
فى فقدان الوطن نفسه، لتكشف الرواية

أهوال الاحتلال وتداعياته النفسية

# أطوار بهجت تكتب عن ليلة وأد بغداد

أطوار بهجت

لما يحدث عبر



تنتمى اطوار بهجت إلى جيل التسعينيات المثقل بكوابيس الحصار وحصار الثقافة ذاتها التي بُرمجت على وتيرة معروفة، فكانت آحد الأصوات الشعرية التى لم تجد طريقها الصحيح للوصول إلى ينابيع النشر في اكتظاظ المشبهد الشبعري العراقى وزحمته بأسماء كثيرة؛ فأثرت اللَّجوء إلى الصحافة والعمل فيها بوصفها

حاضنة أولى لمحاولاتها الأدبية،

أطوار ذاتها التي انتقلت

إلى أكثر من مكان لتسجل

لم يُعرف عن الإعلامية الراحلة"أطوار بهجت"أنها تمارس الكتابة الروائية؛ غير أنها كانت تكتب الشعر في سنوات كان الحصار فيه يُطبق على الحياة العامة فأصدرت ديوانها الأول (غوايات البنفسج) وتوجهت إلى الصحافة مستفيدة من لغة الشعر وصوره الجمالية في تكوين الأثر الصحافي؛ لكنها اليوم وبعد رحيلها المأساوي المعروف تظهر روايتها الأولى والأخيرة (عزاء أبيض - ليلة وأد بغداد) وهي الرواية الأولى التي رصدت يوم سقوط بغداد وسقوط تمثال صدام حسين في ساحة الفردوس، ومن هنا تبدأ الرواية ...

القنوات الفضائدة.



وسيلة إعلامية مؤثرة وهي الكاميرا مشاهدات ميدانية كثيرة إلى إحدى التلفزيونية وكانت تمارس ذاتين فى ذات واحدة انشطرت في لحظة الاحتلال يشترك الخاص والعام في تقديم صورة قاتمة وحزينة عن الاحتلال الأميركي لهول ما كان يجري علنا، لكنها سرعان ما تلتم فى ذات و احدة سار دة لترى الخاص للعراق في أول أيامه السبود، فكانت فيها وهو الحبيب المؤجل دائما والذي الساردة الروائية تمثل العين الكاشفة

تناغيه بلوعة الفقد والجحود، فتنفرد شاعريتها في بعض الفصول القصيرة التى تكشف مقدار الفجيعة الشخصية، كما ترى العام الذي يمزق جسد الوطن وهو الاحتلال الأميركي. وفي الحالتين تسجل الساردة نكوص وطن ونكوص عاشقة. وعدر هذا المحور تمضى الرواية إلى نهايتها.

### معارك النجف

احتواء المشهد القتالي العام؛ فقدمت تصور أطوار بهجت معارك شخصيتها الرئيسية (حنان) لتقود جيش المهدي في مدينة النحف وتحتفل معهم في الجانب العاطفي فيها؛ لذا كانت تلجأ إلى الذاتي فدها والمناجاة المغرمة تصديهم للقوات المحتلة لحبيب مؤجل ظل عصياً عليها حتى بلغة تسجيلية تقترب من المباشيرة في كثير من خاتمة الرواية. وهنا يتكشف ما هو مضمرٌ في الرواية، فالحسب المؤجل اللقطات؛ فاللغة الصحافية كان بالمعنى الرِمزي هو «الوطن» حتى هنا تهيمن على سردها بشكل وإن بدأ سلبياً في الرواية لكن الوطن عام وتحريتها الروائية برمته صار محتلاً؛ فظل الحبيب ينأى الجديدة لم تسعفها لأن تستبطن ما ينبغى استبطانه عنها كلما نأى الوطن تحت بساطيل الغزاة المحتلين وصار من المحتّم أن تفقد من خلفيات سياسية ودينية الاثنين وهو ما حصل بالنتيجة. وتناحرات مختلفة، فاكتفت بتسجيل المشاهد القتالية كما

حصلت، مع تقديرنا أن الكاتبة كانت في ذروة الانفعال، فلحظات الاحتلال كانتَّ قاسية ولحظات القتال كانت شرسة وسقوط الشهداء كان يُذكي فيها جذوة الكراهية للجيش الأميركي فانتمت إلى تاريخ وطنى طويل، هو الذي أيقظ فيها كمية الحب في الخط الثاني من المعادلة التي أشرنا إليها، فامتزجت كلية بأقوى لحظات الوطن وأكثرها تعاسة وسوداوية.

لم تنشأ الرواية على حبكة معينة ولا انطوت على الكثير من التفصيلات التي يلجأ إليها العمل الروائي عادة. لكنها اكتفت بفريق تلفزيونى صغير هو الذي كان يتحرك في أحشاء الرواية عبر كاميرا التقطت شيئاً من تفصيلات الميدان الساخن. وإذا كان ذروة هذا الفريق يتضمن استشهاد أحدهم فإن الكاتبة ظلت مكتفية بالشىء القليل في عُدتها الروائية ولم تشأ الإستطراد في

## من الرواية بشر غرورك بالشوق

والاجتماعية والوطنية.

لن أكذب لو سُئلت عن هذه الرواية.. لن أدّعى أنك لم توجد في حياتي.. وأنى امرأة تجيد ابتكار الرجال كما تجيد الجراح ايتكارها.. لن أقول انى اخترعتك لأجل الأدب فقد كنَّت مَؤمنة بأن الكون اخترع الأدب إكراماً لحروف اسمك.

يا سيدي لن أكابر فطمئن نزقك. ها أنذا وعلى الملا أعلن أني ما عشت حياتي إلا لك. أبداً أنت الحقيقة الأمر فيها وأنت الحلم الأحلي.

قراءة في كتاب

سأعترف أمامهم بأنك مَن هجرني، و أنك من استلبني حد الكرامة و أنك من أحسته للموت وما أحبني.

للرواية لكن عناصره الأولية والرئيسية مشكلتى أبداً ان الكلمات فضيحتى، تتكشف منذ الاستهلال الروائي «مشكلتي أبداً أن الكلمات فضيحتي، ومشكلتها أنك فضيحتها الأجمل..''هكذا ومشكلتّها أنك فضيحتها الأجمل. لا أدري إن كنتُ ما زلت أحدكَ، لكن لا

أنكر توقى لصوتك، ولهى بعطرك، حنيني لشعرك.

أجل، أفتَقدكَ رغم النزيف، ليس لأنى امرأة لا تقوى على الفراق، بل لأنك رجل لا يقوى الفراق عليه. رجلً بخيره وشره لا يمر عابراً أبداً..

# أطوار بهجت

• تخرجت من كلية الأداب – قسم اللغة العربية بجامعة بغداد عام ١٩٩٨. • عملت في صحف ومجلات عراقية

أبرزها مجلة «ألف باء" الأسدو عدة. • انتقلت إلى العمل في قناة العراق كمذيعة ومقدمة برامج ثقافية.

• بعد احتلال العراق عملت في قناة الجزيرة الفضائية غير أنها استقالت

منها لضغوط مختلفة. انتقلت للعمل في قناة العربية الفضائية كمراسلة.

• اختطفت واغتيلت مع طاقم العمل أثناء تغطيتها أحداث تفجير مقام الإمام على الهادي في سامراء.

• وجدت جثتها صباح يوم الأربعاء الموافق ٢٢ شيباط ٢٠٠٦ في مدينة سامراء مسقط رأسها.

عبد الله صخي في روايته "خلف السدة": مسرايسا حسيسوات مسهساجسرة ومسصسائسر مجهولية

TTANALIA

2-2 ال کــريم

منذ البداية يشير المقطع السردي الرابع الى ملتقى مهم ، ملتقى رئيس الوزراء الجنرال الوطنى عبد الكريم قاسم، الذي لم يسمه صخى على كل مساحة الرواية، بأبناء البلدة. اذا افترضدا ان هجرة فلاحى الجنوب الى بغداد انما كانت لسبب اضطهادي يقف وراءه الإقطاعيون الذين جعلوا المهاجرين يحملون في ذواتهم الشقاء والمرارة ، فان ذلك سيحيلنا الى عامل سردي مهم جدا على صعيد نسيج الرواية، وأعنى بذلك الحريق الذي التهم بيوت البلدة. ويمكننا ، هنا ، أن نتتبع مخططات دلالية تشى بممتنيات ورغبات على مستوى الشَخصيات ، لكنها تشبع من الخارج او هي بانتظار من يشبعها. اذ ليس ثمة اهداف محددة تسعى لتحقيقها ، فابناء البلدة يستقبلون مخلصهم- كما يرون - من الشقاء والعذابات ، بالهتافات والاهاريج ، الذهنية الايديولوجية هنا مختلفة ومغايرة ، بل جاذبة لهذه الشريحة المهاجرة. في حين نجد عكس ذلك تماما هناك مع الاقطاعيين ونظامهم الاستبدادي الظالم، فالتلاقي والتواصل هذا ، يقابله التنافر و الانقطاع هناك. على اية حال ، مستقبلو رئيس الوزراء ، نجدهم حالمين وممتلئين بالرغبات والاماني ، فخانزاد العجوز الكردية تبتدع اغرب الحكايات حالمة بعودة حفيدها "بوران " الذي ابتلعه النهر في صيف ما. وهذا بحد ذاته يحيل الى حرمان اطفال هذه الشَّريحة من رغباتهم وأمانيهم البريئة ، عدا انخراطهم بأعمال شاقة سداً لرمق العيش، "ظلّ يهبط دون أن يرى المخلوقات المائية وغاص فى القاع مشدودا الى اصداء الرواة السحرة الذين يقصون حكايات الفتية الغرقى لكل قادم جديد. وعلى سطح الماء او على الشاطئ لم يسمع احد سوى نداء استغاثة بعيد خافت انطلق من قلب النهر العمدق أص٦١. وفي عودة الى خطاب المنقذ كما يراه ابناء البلدة ، فانه شكل بداية النهاية فيما بعد لمعاناتهم من جهة ، ونقطة البداية لتحقيق حلم طالما لازمهم لعقود من السنين الطوال من جهة أخرى " اثارت كلماته اضطرابا كبيرا اذ تواصل الحديث عن مشروع السكن في الدوائر والبيوت والثكنات والتجمعات. وراح قسم منهم يتخيل تصاميم البيوت، بل ان كثيرين اتسع خيالهم الى الحد الذي رسموا مدينة كاملة"ص٦٣. والرغبة نفسها تدعو أخا "سلمان اليونس" ، "خلف اليونس" وزوجته "فاطمة" الى الهجرة الى بغداد معدما عارضها خلف بداية الامر . وفي هذا المقطع يظل "علي "متطلعا ، حالما تملأه الرغبة بصاحبة "العينين الضاحكتين " "بدرية "، لكننا ربما نستطيع ان نقول ان التواصل وحالة التلاقى مع المحيط ومن ثم تحقيق رغبة من بين رغبات كثيرة لم تحقق ، ان لم تكن احلاما واهمة ،مخدرة. ولكن هذا ماكان يسعى اليه عريبى وأبناؤه عبر بيت تواصلى يقدم أمسيات احتفالية اسبوعية، حيث يجتمع الكثير من ابناء البلدة ، رجال ، ونساء ، شبان حالمون ، وصبايا حالمات ، بطبيعة الحال ،

يبقى الإيقاع السردي ، متناغما مع رغبات واحلام واحزان المحتفلين. ولم ينس صخى هذا ان يوظف النص الشعبي التعبيري من خلال الاغنيات التي يقدمها بيت عريبي، تبادلوا النظر الى بعضهم كأنهم يدفعون والدهم الى المبادرة . ادرك الاب ذلك فتناول صينية الشاي وراح ينقر عليها بأصابعه الغليظة الخشنة فاهتز الابناء مشجعين . اعطى الاب اشارة البدء فانطلق صوت الابن الاكبر يتردد فى ارجاء الحوش : عجزت من شيل هدمى مال متنى/ وعلى ضاكت الوسعة ما لمتنى/ لون تدري الوادم ما لامتنى / على ذاك العذاب الصاربيه )) ص ٧٨- ٧٩. ويمضى عبد الله صخى في المقطع السردي الخامس في تتبع الاحداث بوحدات سردية وحوارية ،راصيدا حركة كينوناته الاجتماعية وصراعاتها مع الذات والاخر ، ليشير من جديد الى الحلم في تحقيق رغبة الاستقرار في المدينة الموعودة ، ملمحا الى محاولة اغتيال عبد الكريم قاسم ، تلك الحادثة التي هزت جميع مناصريه ومحبيه عام ١٩٥٩ .

وهنا نكتشف تدويعات جديدة على صعيد الرغبات ذاتها "فاطمة " زوجة خلف تقرر العودة الى الريف، ولم تتوان فى تحقيق هذه الرغبة لاحقا ، وكذلك مع حالة "علي الَّذي مازال حالمًا ، بل مأخوذا بجمال بدرية " وقَّف على قريبا من بدرية، يختلس النظر الى وجهها وهي تقلب الفوط والمناديل ود لو يكلمها ، ان ينطق اسمها كما يجب : بدراو ، او ان يقول اي شيء حتى لو كان مجرد فكرة بعيدة عن المدينة المنتظرة ص ٨٧ ، ولا ننس هذا ايضا، رغبة المحتشدين فى التواصل من أجل الاكتشاف مع الحاوي" ورؤية "الأفعى" الخارج من كيس القماش. اننا بدءا من الاستهلال في هذا المشهد " الفلاش باكى نتلمس طغيان الفعل الخطابي على السرد، وبخاصة خلال صفحتى توصيف حياة رئيس الوزراء وهذا ما قاد الى الاسغراق في الوصف على حساب السرد .

الاحداث والشخصيات ،يرصد الاحاسيس والمشاعر العامة والخاصة في أن معاً لأولئك الذين هصرتهم المعاناة والاحزان. هذا الافق كان حاضنة من نوع خاص ،للناس والاحلام والمغامرات ، للفقر والبؤس، والموت والحياة ، وقد احتشد كل ذلك في ذاكرة الراوي/ السارد لينبسط امامه مسرح حياة مخلوقاته الاجتماعية ، ثم لتصبح المشاهد بكل تفاصيلها تحت مرمى ملتقطاته البصرية، لتتحول فيما بعد الى مرمى ملتقطات اخرى، واعنى بذلك ملتقطّات جمعية يمثلها المتلقون.

المستهل يبدأ بالاشارة الى تلك الاجواء الطقوسية لايام محرم والتى تبلغ ذروتها في عاشر ايامه حيث مأساة معركة الطف، وتبرز من بين الشخصيات الرئيسة في الرواية شخصيتا "علي " و "وبدرية" قبل ان يبدأ بتتبعّ ذلك المشهد الحزائنى الذي يحشده صخى والمكون من رجال ونساء، وصبايا، وأولاد، وهم في الحقيقة يمثلون الحياة التى ينتمون اليها فى السلوك والمفاهيم والتصورات والرؤى ، نعم انهم ينتمون الى حياتهم ،غير أنها انتماءات متفاوته بين القوة والفتور.

فالراوي ، هذا، يبدو مصوراً بارعاً لمشهد تنوعت مادته من حشد من الناس والحركة والطقوس ،والنوائح في منظر يحيل الى ثنائية، زمكانية، فكل ذلك الحشد وما يقوم به هذا ، انما هو محدد بزمان ومكان معيدين، بغداد خلال خمسينيات وستينيات القرن الماضي. لكنه من جهة يستذكر حدثا بعيدا ، وقع ايضا في زمان ومكان معينين - حادثة

على انتاج افعال جمعية من حشد المتلقين ، افعال تدمى لها صدور اللاطمين ، لكن بالمقابل من ذلك ،هذاك من يتحرر من استحواذية القارئ اللاهبة ليكون له منتجه الخاص جراء عاطفة خاصة. ويمثل هذه المقابلة "علي "و" بدرية " ، انهما يتحرران من سطوة فعل المنبر بقوة عاطفتهما الخاصة ، وينجحان الى حد كبير في التماس والتلاقي بل التماهي عن الحشد . لقد انتجا لحظاتهما المنفردة والخارحة عنَّ السرب ، لذلك كانت النتيجة مغايرة ومخالفة ، وهذا ما ادي - بل ما يجب - الى لحظة الذروة والانتشاء على الاقل بالنسبة لـ " على " وقد تمكن هنا صخى بالرغم من الوحدة الوصفية السردية القصيرة، من ملء اللحظة باثارة وتألق

ومن اجل ان نفحص هذا المقطع بقراءة منقبة فاننى اعود الى جانب الصراع السياسي الذي المح اليه الراوي في المقطع السابق، لكن ، هنا ، فضَّلاً عنَّ الأحتفاء بالبلدة ومكوناتها الاجتماعية الشعبية تبرز شخصيتان لكل منهما محمول او ترميز ، او لنقل بتعبير ادق ان لكل من قدوري "و "صادق" ميول سياسية. الاول فاجر وسكير وسارق ومفلس، وعاطل عن العمل ولن يتوانى من انتاج افعال الشر، مثلا، طعن الثاني "صادق النجار" بخنجر فى ساعده. هذا نلتقي بشخصيتين شعبيتين، لكن بوجهين مختلفين وميول متصارعة ، "قدوري " يقابل الحياة وقيمها الجديدة بعقلية فظة ونظرة فكرية ساذجة فى حين نجد شقيقة " صادق " يملأ روحه النقاء والطيبة، روح متوثبة للحياة والعمل والسلام ، باختصار يمكن لنا ان نسمى الاول بعثيا متهورا والثاني شيوعيا مسالما " اخذ قدوري جرعة من القنينة متلذذا . اغلقها بصعوبة. وحاول اعادتها الى جيبه كادت تنزلق الى الارض وقال بصوت عال: - يتأمرون عليه هذا منو يتامر هو اللي يتامر على الامة العربية ، ليش ما يتوحد ويه مصر؟ ، ليش طرد رفاقه اللي شاركوه بالثورة؟ الاحزاب الوطنية ها يابه؟ كل هذا او ما تريد الفوضى وانت صايرلي سياسي، وين؟ بانصار السلام لو بالمقاومة الشعبية؟ لك يامقاومه شعبية، يا بطيخ ص ۱۰۲ ان هذا الحوار يقدم بوضوح كيف ينظر " قدوري" الى محيطه الاجتماعي وكذلك كيف ينظرالى الصراعات السياسية في البلاد ، وهو بمقدار ما يعكس سذاجته التي تقابل مثلا ، انصار السلام او المقاومة الشعبية أعوامئذ بالبطيخ ! فهو يعكس في الوقت ذاته صورة الشخصية الشعبية في البلدة كما تكونت عبر وجودها ككيانات اجتماعية عائشة بين شبكة من المعاناة والاحلام والتمزقات. على إية حال، يغيب "قدوري " عن بيت شقيقته "جسومة" يغيب عن البلدة ، لكنه يظهر بعد انقلاب ٨ شباط ١٩٦٣ `` منذ تلك الليلة لم يعد قدوري الى البلدة، ولم يظهر في شوارعها او ازقتها الابعد ايام من انقلاب دفع البلاد كلها الى حافة الهاوية " ص ١٠٣ . ويتناول سابع المقاطع السردية في الرواية غياب "فاطمة" و "خلف اليونس" وعودتهما الى ريف الجنوب العراقي تاركين بغداد العاصمة وراء احباط وفشل "خلف " في ولدفن الهديل الحصول على عمل "تجمعت حولهما النسوة في الجوار. ولدفن المقامات جاءت نشمية وجسومة، وبدرية، وسعدة، وحليمة. وحين ولدفن العشق ابتعدت بهما سيارة الحمل برز فراغ مديد تكثف امام البيت ، المكان الذي اعتادت فاطمة الجلوس فيه وقت العصر، وقت جلوسها امام البيت لكنها لم تعد هناك "ص ١٠٦



الإطلاع علىَّ هذِه الأداَّبِ بلُّغاتها الأصلية وعبرَ الإضطلاع بترجمة بعضها. فأنتجوا نصوصاً أدبية لا تقل في قيمتها الفنية وأبعادها الفكرية، عما أنتجهُ نظفى راؤهم من رواد أداب الأمم المُجاورة. وقد كشفت نتاجات هؤلاء الرواد منذ تجاربهم الأولى، عن نضج فني مُبكر إذا ما نظرنا إليها في إطار نشأتها التأريخية. إذ غلبت عليها الى حد ما، السمة الرومانسية التي تُعنى الثيمات الأخلاقية، كذلك الكتابة الواقعية ذات المنحى الإجتماعي. غير أن النتاجات اللاحقة لأدباء السبعينيات والثمانينيات من القرن الماضي، قد شكلت خُطوة مُتطورة وجديدة عبر تعميق المضامين الأنسانية وإستخدام التقنيات الفنية الحديثة والمُتقدمة. وهُنا يُلاحظ أن ترجمة النتاج الأدبي الكُردي الى اللغات الأخرى تُعاني من شحة خطيرة، إذ لا يعرف القارئ العربي أو التركي أو الفارسي، الشئ الكثير عن النتاج الكُردي. إن عدم الإطلاع هذا يعود أسباب عديدة منها إتقان اللغة الكُردية من قبل المجتمعات المجاورة للمجتمع الكردى بحيث بعيدين عن الشعب الكردي ونتاجه الأدبى، كذلك تخاذل الكُتاب والمُترجمين الكُرد أنفسِهم، إذ لم يقوموا بهَّده المهمةَ بصورة حثيثة. بالإضافة الى عدم وجود مؤسسات مُختصة بترجمة النتاج الأدبي الكردي الى اللغات الأخرى. تساوقًا مع أهمية هذا الموضوع، فقد صدر مؤخرًا عن (دار سردم للطباعة والنشر) في السليمانية، كتاب "نصوص كُردية حديثة" التي ترجمها من الكُردية الى العربية وقِدمَ لها، الأديب "نوزاد أحمد أسود". والكتاب يقع في (١٥٦) صفحة من القطع المتوسط. حيث إنقسم الكتاب الي قسمين، ضم القسم الأول محور قصائد ١٥ شاعراً هُم، شيركو بيكه س الذي تَرجمت لهُ قصائد منها قصيدة "العراق "التي جاء فيها // فی کل صباح يقتلون جواداً من جياد "جواد سليم" فی کُل ظهیرۃ يعتالون حمامة من حمامات فائق حسن فی کل عصہ يقطعون وتراً من أوتار صوت "محمد القبانجي" وفی کل مساع يهشّمون كأساً من كؤوس"أبو نواس" وما يتبقى من الليل في هذا البلد يكفى لدفن الصهيل

فى سادس المقاطع السردية كما فى المقاطع السابقة يظل عبد الله صخى يرقب الافق المتعدد المستويات والمتنوع



الطف في كربلاء عام ٦١ هـ - وتبدو تلك التفاصيل التي اراد توصيفها صخى كأنها شاخصة امامه اثناء التدوين والسرد،فثمة دكاكين تغلق ، وسقائف فوقها رايات خضر وسود، ونسوة يطبخن، وثمة عيون ترقب معشوقها ، وثمة طبالون، وصناجون، ولاطمو صدور، وضاربو سلاسل على الظهور وغير ذلك من خلفية المشهد حتى تتسع دائرة الإشداء وتنكشف أمامنا ملتقطات الذاكرة - لديقي المتلقى يتصورها، او يلاحقها بين حشد المشاركين والمتفرجين وهم يتوزعون بين فضاء المكان.

لم يعد يسمع حتى صوت القارىء والذي فرض حضوراً قويا على الجميع ، حضورا لم يسمح لأحد الأستجابة للايقاع وعبارات الرثاء المشحونة بالعواطف والاحزان. كان كالساحر بمقدوره ان يجعلهم يبكون ، او ينشجون او يدفعهم الى الانضمام الى المشاركين الذين ادموا صدورهم بضرب متواصل ، بمقدوره ان يقودهم الى ميادين القتال التي شهدت المعارك بين جيش الحسين بن على وجيش عمر بن سعد. ازیز نیران داخلیة تهاجمه من مکان ما وتدفعه الى أمام لتحرقه من أسفل قدميه حتى قمة رأسه. شعر ان بدرية تراجعت مسافة نحوه. هل تراجعت حقاً ؟ ضم ساقيه فاحس أنها ضمت ساقيها ايضا. ادرك ذلك من التصاق ركبته بمؤخرتها اكثر فاكثر ازداد الحاضرون حماسا، فانفرط السكون المهيمن على المتفرجين حيث اخذوا يؤدون دور المشاركين عندها تكثف الضغط واشتد المكان ضيقا . ودون ان يدري جاءت موجه دفعتهما معا ليجد نفسه ملتصقا بجسدها لكن سرعان ما استعادت توازنها. ظل واقفا هكذا لعدة ثوان حتى احس ببلل يرطب ملابسه الداخلية" ص٩٦

ان نظرة فاحصة لهذه الوحده السردية تكشف لذا خلاصة للفعل الذي قام به القارىء من على المنبر وتأثيره على جمهور المشاركين والمتفرجين بعاشر ايام محرم. انه فعل استحواذي ، بل محفز للمشاعر والاحاسيس، ينعكس ذلك

بالإضافة الى عدة قصائد. والشاعر رفيق صابر ولهُ ثلاث قصائد مُترجمة مع در آسة في شعره.



# رماد الاسئلة



صدرت للشاعر حبيب السامر مجموعة شعرية جديدة بعنوان "رماد الأسئلة "عن اتحاد الادباء والكتاب فرع البصرة، تضمنت عددا من القصائد التي استلهمت الواقع