## فنانون أكراد في بينالى البندقية صعوبة تحقيق الهوية القومية في العمل الفني الحديث

موسى الخميسي موسى البندقية

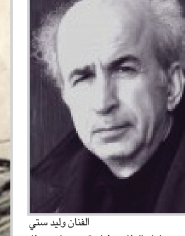
Sle



الدورة الجديدة للبينالي العالى في مدينة البندقية، تعانق اشد مراحله خصوبة تأملية ورهافة أدائية، من قبل العديد من أجنحة الدول المشاركة وعددها ٧٧، وكذلك من قبل العديد من الفنانين والجماعات وحركات التحرر، والأقليات القومية، ومنها مجموعة الفنانين الأكراد الذين عرضوا اعمالهم في سرادق تاريخي عريق خاص تابع لبلدية المدينة يقع في قلب البندقية .



١٣ فناناً جاءوا من العراق وتركيا وإيران وسوريا، حاول كل منهم الارتفاع بذائقة المتفرج الى أسمى المدارج المعرفية بقضية شعبهم ضمن خصائص التعبيرية والتجريدية ،في اللوحة المسندية وأساليب التركيب (استلاسيون) والفيديو أرت . ويكشف هذا الخطاب الفنى ، بعده الوجداني الوجودي الجدي ، وكأن مثل هذه المشاركة، عبارة عن مذكرات يومية تحاول الوصول الى ما يشبه الاعترافات او المذكرات اليومية للإنسان الذي يحمل قضية إنسانية في



داخله، يحاول الدفاع عنها بتمجيدها. وبهذا أصبح للجانب الحسى في اعمال المشاركين ، بهذه الفعالية العالمية، وما يتبع ذلك من حضور للعاطفة والوجدان، قوى تنبيه ايجابية تمتلك صفات تسجيلية تنتمى الى التاريخ والفعل السياسى والإعلامي لاي قضية من قضايا الشعوب وفي كل بقاع العالم.

على ضبوء المصطلحات التحليلية في الفن التشكيلي، التي يمكن استعارتها من القاموس الغربي الثريّ، كونه مصدر التجارب الفنية بكل مدارسها وتقنياتها ومعارفها، يمكننا أن نستدل لبعض الخصائص القومية في الفن التشكيلي على جملة الرموز الفنية (الصورة، الكلمة، الصوت.. الخ) بما هي فيه من تمثيل لموضوعات عامة عند جماعة بشرية ما، ولكن لن تقابل عروبة او كردية او تركمانية الفن القومية، وفق ذلك، سوى خصائص ادواته، اي تلك التى تكوّن النظام الرمزي التقليدي لاحقة إبداعيا او تذوقيا على السواء. المتعارف عليه داخل هذه او تلك من ثقافات الشعوب. ذلك ان الفن التشكيلي في البلدان اما الثاني،فان العمل الفني المنجز ونحن فى طور الزمن ما بعد الصَّناعي والرقمي، التى يتواجد فيها عدد كبير من الفنانين الذين وخصوصا ان الفنون الحديثة توفر هذا ينتمون لقوميات أخرى مثل العرب او الأكراد او التركمان.. الخ رغم أهمية العديد من التجاوب بين الفن والتكنولوجيا، فان اي عمل منجز من هذه الزاوية يحمل مغزاه من الانجازات التشكيلية لهؤلاء، يظل في غالبية

خلال إعلان الفنان ذاته عن موضوع عمله تجاربه وأكبرها مستلهماً من الغرب. ان الفهم الشكلاني للخاصة القومية للفن وتوجهاته، والحال فان الفنانين الأكراد في هذه الفعالية والذين اختاروا تقنيات مختلفة سرعان ما سيداوله النقد من جانبين، الأول



وهو ضمني ويتعلق بقيمة ما هو خاص في وأساليب تركيبية ورقمية متعددة أعلنوا عن موضوعهم القومي بما قل ودل من مفردات الرموز التي يحملها والتي يعكس تحققها إشكالية ما من إشكاليات اللاضى، إضافة بصرية متداولة عالميا، وراهنوا على صلتهم الى واحدة من ممكنات حلها المتحققة والتي الصريحة بالسائد حاليا في الفنون العالمية، متحررين من كل منطق تراثى، وهذا امر يحق ستصبح بمثابة مواضيع عامة اكتسبت في الأقل من الناحية الشكَّلية، تماسكا نسيباً لكل فنان ان يوظف في عمله الفني كل ما يخدم حعلها تندو كما لو كانت أساساً لكل سيرورة مشروعه.

وقد ذهب اغلب هؤلاء الى ربط عملهم الفنى بُدوات بنائية وتقنيات استنادا الى الرأي المتداول الذي مفاده ان كل الأفكار جرى قولهاً في السياسة والإعلام ولا يبقى أمام الفنان الا كيَّفية التعبير عنها في اطر مجبولة بإنسان اليوم وبعصب قضيته، ولهذا فان هذه الفعالية تصلح لان يطلق عليها أي فنان ما يشاء من شعارات لا تمس طبيعة العمل ومحتوياته، نحن أمام معرض خارج نقاط الإثارة الإعلامية

السياسية على الرغم من محتوى بعض الاعمال التي يطل من خلالها نقاط الإثارة الي ظاهرة الهوية.

يـقـول الـفـنـان الـعـراقـى الـكـردي أزاد ناناكلى "اختراق العلاقات التقليدية التي تندو بعض الأحيان ساكنة، يتطلب مخاطبة الأخر بوسائله، من خلال بنى مختلفة ومتحررة، ولهذا فقد لجأت في عملي المشارك بعمل تركيبي ينتمى الى الفيديو أرت ووظفت إمكانات تقنية عالية المستوى من الكومبيوتر، فأصبح الشكل المرئى والفضاء متوحدين في التكوين، ليكونا وحدة مطلقة بين الشكل، والنص والفضاء". اما الفِنان بالدين( بهاء الدين) احمد وهو

أيضاً من فنانى العراق الأكراد فقد اتجه بعمله التركيبي الذي اعتمد على رسم لوحتين كبيرتين ووسطهما عمل نحتى تركيبى من الحجر ليكون بنية دلالية تخترق ما هو متوقع، من اجل توظيف الخيال لإزالة الحاجز من عالم الاثر التقليدي والذهاب نحو عالمية النص البصرى وهو يحمل اعترافا بإنسانية قضية شعبه واغترابه في الوقت نفسه.

الفنان العراقي الكردي الثالث هو وليد سيتي( مصطفى)، استجاب كلية لشعار دورة البينالي الجديدة "بناء العوالم" فقام بتشكيل عمل تركيبي كبير وعلقه على الجدار ليعلن للأخرين من خُلّال عمله جوهر قضية انتمائه القومي، وهي تحمل طاقة إبداعية في الإثيات أمام متغيرات الزمن وديمومتها، محققا مؤثرات إدراكية تحول المتلقى الى فعل الكينونة الوجودية. وهو بهذا التوجه تمكن والى حد كبير من اختراق مذكرته البصرية هذه في إيقاظ الحواس البشرية.

الفلسطينيون الذين دعتهم أيضاً إدارة البينالي الى إقامة معرض لهم تحت عنوان "فلسطين بواسطة البندقية (فينسيا)" وهم كل من تيسير البطنيجي، شادي حبيب الله، ساندي هلال، اليساندرو بيتي، أملي جاسر، جواد المالحي وخليل رباح، فقد ركزوا على موضوعات تهتم بمظاهر التهميش عبر البيئة الجغرافية لمخيمات اللاجئين، مستخدمين وسسائل وتجبه يزات العروض المتعددة الوسائط المرتبطة بالتصوير الفوتوغرافى، اعمال الفيديو أرت، وكل الإيحاءات البصرية المباشرة.

### ألسنا جزءاً من الثقافة العربية التي نهجوها؟

#### شاكر لعيبى

تلويحة المدى

عوّدَ القليل من الكتاب أنفسهم الانطلاق من وقائع ثقافية محددة ملموسة (مقالات، ظواهر، أسماء بعينها) من أجل الوصول إلى استنتاجات عامة ممكنة، رغم المخاطر التي تشوب عملية الاستشهاد هذه، وما قد تجر على الكاتب من تأويلات أو ضغائن. هذه الإنطلاقة الخطرة العواقب تملك، إذا امتلكت نية حسنة، تواضع الانحناء على التفاصيل التي يأنف منها البعض من جهة، ولا تزعم من جهة أخرى اكتفًاءها بالكلى المطلق، هذا التجريدي الجدير وحده، وفق ما لا يُقال عادة، بالمثقف الشامل.

سنقول فرضية وسنستشهد من أجل تعزيزها بمقالتين متأخرتين.

الفرضية: ثمة نقد معمّم من الأجيال كلها يتفق، بشكل شبه تام، على وجود انحدار دراميّ في الثقافة العربية. غالبية الكتابات التي نطالعها اليوم تصم ثقافة العرب الحالية، من دون أن تستثنى أحدا تقريبا، بالتدهور الفاحش سواء على المستوى المفاهيمي أو الممارساتي أو النصى (الشعري خاصة).

استشهادان للتدليل على الفرضية: يذكر الكاتب التونسي د. الطاهر لبيب أن المثقف العربي «مقاول» مُباع (مقالته "المواطن العربي بين الثقافة السريعة والفكر البطيء" مجلة: منتدى الفكر عدد ٢٣٦). هذه الفكرة مقالة هنا صراحاً وبقوة، ويتردد ما يماثلها أو يتماس معها في نقد المثقفين لدى المفكر السورى بوعلى ياسين والكاتب الأردني خيري منصور، وتقال بشكل أشد وبطريقة بارعة لدى أدونيس في نقد الثقافة العربية والعرب طراً. وكتنويع على الفكرة عينها يمكن قراءة العشرات من المقالات والتعليقات اليومية التي تهجو المثقف والثقافة العربية، وهنا الاستشهاد الثاني وهو للسعودي د. عبد الله بن أحمد الفيفي الذي يذهَبِ إلى أن: "كثيرًا ما يتساوَى العامّيّ فينا والمتعلّم، منطقًا وسلوحًا ومواقف. بل ستجد العامّى- في الغالب- أكثر عقلانيَّة، وتسامحًا، وشهامة، وأمانة، وعدلاً، ووفاء؛ لأن فطرته لم يلوَّثها تُعليمُ فاسد، وأصله النبيل لم يعكّره شحنٌ معرفي، موتورًا، يتلــوّى بقُرحة فكريّة، أو سياسيّــة، أو مذهبيًّا (صحيفة "الجزيرة"، ١٨ يونيو ٢٠٠٩م، العدد ٢٨٨).

الاستشهادان كلاهما مأخوذان فقط لصراحتهما التي لا تبدو بالوضوح التام في كتابات أخرى، سوى كتابات

على المستوى النصبي، الشعري خاصبة، تصبل فكرة التدهور الشامل إلى أقصاها، ومن دون استثناء، كما نتأكد في مقالة منشورة على النيت للشاعر باسم الأنصار الذي نحتفظ له بأكبر المودة، فهو يذهب انطلاقاً من الهاجس عينه إلى التالى: "فعلى الشاعر الأن أن يعلن بأن ما يكتب الآن من شعر في غالبه الأعم مكرر من حيث النحو والبلاغة، ومكرر بشكل مقرف أيضاً من حيث بنية القصيـدة وشكلها. عليـه أن يعلن بأنَّ الكثـير من المفاهيم المتمصورة صول بناء القصيدة الصالى مازال مشوهاً في عقول الكثير من شعراء الأجيال الشعرية العراقية والعربية على حد سواء. عليه أن يعلن بأن شعرية اللغة مثلاً لا تكمن في أستخدام الكلمة القديمة التي أكل الدهر عليها وشرب، وانما شعريتها تكمن في البناء الجديد للجملة وفي الخلطة العجيبة التي تجمع الكلمات سواء كانت سسطة أو تافهـة (هذا اذا كانّت هناك كلمات تافهة)، عليه أن يعيى بأن بلاغة النص الشعرى الجديد لا تقوم على البلاغة اللغوية المعروفة، بل إنها تقوم على بلاغة المعنى والدلالة"، إن صيغة الإلزام عليه أن يعي "ذات دلالة لن تفوت على الكاتب المعنيّ

وإذا أردنا التفتيش عن أمثلة أُخرى أكثر أو أقل تطرفاً فلسوف نجد بوفرة وافرة. لقد صار هجاء العرب لأنفسهم وثقافتهم وشعرهم ظاهرة عريضة حيث لا نلتقي شخصيا بمثقف أو شاعر إلا وردّد أمامنا العبارات نفسها، ولا نتصفح جريدة إلا وقرأنا تنويعات على الفكرة عينها،

مؤلف روايات (المافيا) يبحث عن الجمال وسط الجحيم ...

ترجمة: عدوية الهلالي

سبق له ان اصدر رواية تحمل اسم (غومورا) حققت نحاحا ساحقا ومبيعات هائلة في ايطاليا عن عصابات المافيا، واليوم تصدر له روايـة في فرنسا عن منشورات دار غاليمار تحمل عنوان (الجمال والجحيم) وتحقق أفضل مبيعات حتى الأن بعد نفاد اكثر من ثلاثة ملايين نسخة منها.

يتعرض الكاتب الايطالي روبيرتو سافيانو في روايته الجديدة لموضوع عصابات المافيا في مدينة نابولي وكان قد كتبه ماين عامي (۲۰۰٤ و۲۰۰۹) ونشيره في دار موندادوري الايطالية قبل ان تُتلقفه فرنسا ودول أوروبية أخرى.. ويعترف سافيانو بان الكتابة هي التي منحته القدرة على البقاء والاستمرار وان حق الإنسان في الوجود على هذه الأرضس هو ما يدفعه الى الكتابة عن المافيا التي تغتال وجود الإنسان

ببساطة شنديدة ، لذا فهو يجسد الجمال في روايته عبر الأشخاص الذين تربوا ليقاوموا هذه الحيوانية والوحشية والإجرام ومنهم إمبراطورة الأغنية الإفريقية الراحلة (مريام ماكيبا) التي واجهت البشاعة ودافعت عن الإنسانية وقضت عمرها في المنفى وهي تناضل ضد التفرقة العنصرية.

اما الجحيم في نظره فهو ان يقضي الإنسان حياته خائفا فيغير الفندق الذي يسكن فيه والبنايات التي يدخلها يوميا ليتجنب ملاحقة العصابات له، ويتجسد الجحيم أيضا في حياة أفراد العصابات أنفسهم من الذين يمضون أوقاتهم مطاردين ويرافقهم الحراس





الشخصيون في كل مكان. ويعيش سافيانو الجحيم ذاته لخوفه من ملاحقة العصابات له وإحاطته في مهرجان كان بالعديد من رجال الحماية الفرنسيين وإحاطته برجال حماية اسبان لدى زيارته الى برشطونه، وسبب ذلك هو احتواء روايته الأخيرة (الجمال والجحيم) على أسرار

وأدلة راسخة جدا وأحداث واقعية وملموسة رغم تغليفه لها بالكثير من المفردات الأدبية والحذلقة الروائية.

فى روايته (غومورا ) نجد الصبى المراهق (توتو) والملاكم المُوشى بالوشم (تاتانكا) والمرأة الضعيفة (فيليشا) المرغمة على رؤية قاتل ابنها كل يوم لأنه يسكن بمواجهة منزلها من دون ان تجرؤ على مواجهته بشيء.. أما في الرواية الجديدة فيشير سافيانو الى تواطؤ العصابات النابولية مع عصابات

المافيا الروسية والتركية، ولهذا السبب تسرب الكتاب الى جميع الأسواق الايطالية ثم الفرنسية لأن المافيا كما يقول سافيانو تزدهر فى كل مكان ويلغى معها مفهوم الدولة والحكومة لأنها تنتمى الى الحكومة أحياناً! ويستشهد سافيانوفى مقدمة كتابه بمقولة البير كامو الذي يرى ان الجحيم ليس الا زمنا معاشا بشكل مؤقت وان الحياة لابد من أن تأتى بجديد دائماً.

هناك ألاف المثقفين العرب، ونحن منهم، ممن يجد كل مرة مناسبة ما لنقد شديد مماثل.

والسؤال المطروح هو التالى: أليست هذه الآلاف المؤلفة من الهجائين جزءاً من الثقافة العربية؟.. ولماذا لا تشكل هى نفسها، بحجمها وثقلها العددى هذا، ظاهرة مناهضة للتدهور الفادح؟ وإذا ما اعتقدت هذه الجموع الكريمة الملتاعة من النقاد والصحفيين والشعراء أنها تشير إلى ظواهـر محسوسـة طافيـة إلى السطح، فلمـاذا لا تسمّيها بالاسم، وتخوض معها معركة ثقافية رفيعة المستوى لعلها تنقذنا من عذاب التعميم هذا؟ أما إذا اعتقدت بوجود تيار معاكس مشرق، فلماذا إذن تتجاهله، أو في الأقل تضعه من حيث تدري أو لا تدري في سلة واحدة مع الرداءة المهجوة؟

سنظل إلى حين ننتظر تفسيرا مقبولا ليس من طينة التبرير.

باسم عبد الحميد حمودي

روبيرتو سافيانو

# ۱- مایکل جاکسون- کولن ولسون

منذ أيام كنت واحد الزملاء نستذكر معا تلك الايام الخوالي، أيام اللامنتمي وضياع في سوهو وكتب كولن ولسن الأخرى، ونحن نشّعر ان هذا المفكرّ قال كل ما عنده ثم ضعف تأثيره على الاجيال اللاحقة بفعل ظهور أسماء وتيارات جديدة وكشوفات تتعارض وأفكاره التجريبية الحرة.. استمر الحوار هكذا لفترة، وانتقل – من دون تخطيط مسبق – للحديث عن رواية (عبدة الصفر) لألن نادو ورواية (في بلاد العميان) لويلز ومجموعة من روايات الفكر الجيدة البناء.

كان احد الزملاء يستمع الينا بدون صبر نلحظه ونحن نستغرق في النقاش، حتى ضجر تماما وصاح: يا جماعة البارحة توفى مايكل جاكسون وحزن الناس في كل أرض وانتما تتحدثان عن بشر لا نعرفهم او لا يهتم بهم أحد. كان صاحبي يتمتع بلون من اللؤم والسخرية المبطنة فقال لزميلنا بهدوء: (من هو مايكل جاكسون يا أستاذ؟) وصار وجه زميلنا يعطي ألوانا وهو يقول: (أساتذة عيب جاكسون هذا اشهر مبتدعي البريك دانس واغاني الراب، بل هو اشهر مغنى العصر).

استمر عاشق المرحوم مايكل جاكسون يتحدث عن انجازات صاحبه الذي



#### كولن ولسون

انتقل حديثا الى الدار الباقية، وقد أصيب بمرض غير مألوف – هكذا قالوا صرعه بسرعة بعد اصابته بامراض اخرى يعرفها عشاقه ومحبوه.. المهم ان الحوار استمر بيننا بين مدافع عن ذلك المغني الحسي الذي غرف من الدنيا سريعا وبشكل نهم افقده الكثير من المعايير العامة، وبين مشيد بانجازات عباقرة الفكر الحديث على اختلاف اتجاهاتهم وأدائهم الفكري دراميا وفلسفيا.

وجدت نفسي في نهاية الحوار اقرب الى هؤلاء الذين اعطوا للفكر الإنساني



المزيد من مهابته، وان الاستبداد الشخصانى الذي قدمه جاكسون خلال حياته القصيرة لن يهم احدا.. بعد سنوات قليلة، وسينساه الناس كما تناسوا الإيطالي كإروزو وسواه، فيما يظل شراع ولسون ونادو واج جي ويلز وأمثالهم عالياً.

وسيفس البعض كلامي هذا اني ضد الغناء والمغذين وهم لا يعرفون ان الصوت الجميل هبة من الباري لعباده، وان الآف الأصوات الجميلة قد خدمت البشر واطربتهم على مدى العصور.

#### ٢- يوسف إدريس والتكرلي

من يذكر يوسف إدريس بعد رحيله بأعوام؟ لقد كان هذا الطبيب الذي ترك الطب – مثل جيكوف – متفرغاً لكتابة القصبة القصيرة والصحافة وقضاء سنوات سجن عديدة واحدا من أبرز الكتَّاب الذين انتقلوا بالقصة القصيرة من لغة الإنشاء والتطويل والبناء الخارجي للشخصية الى بناء القصة بناء فنيا يدخل العمق الإنساني ويكشف تفاصيله عبر المونولوغ الداخلى والإحساس العالى بنبض الشخصية المقدمة دون لواحق وإضافات تؤذي الحركة الدرامية للقصة، فكانت شخصيات العسكري الأسود ومدرب الأسود وفتحية وسواهم شخصيات لا تنسى في تاريخ القصة المصرية الحديثة، وهو أمر يحسب في العراق قبل اكثر من خمسين عاما للقاص الرائد فؤاد التكرلي وزملائه: عبد الملك نوري – محمد روزنامجي – نزار سليم، حيث قام هؤلاء ببناء تجربة القصة القصيرة في العراق، وفق صياغات إشكالية تدرس النماذج المعدة للاظهار المدون، حيث تأخذ الشخصية بنيتها التشريحية الفنية التى يستطيع القاص إظهارها للقراء مرسومة بمهارة حريصة على الكشف، فليس من أحد ينسى بطلة العاملة والجرذي والربيع لنوري ولا أبطال التكرلي في (الوجه الأخر) ولا دجاجة المسعدة لنزار سليم وسائر شخصياته الشعبية في (فيض) ولا (ترنيمة أبو الشلغم) في مجموعته (رغم كل شيئ)، لقد صنع هؤلاء مجد القصة العراقية القصيرة، مثلما فعل إدريس وزملاؤه في مصر.

السؤال هنا: من يذكر هؤلاء في العراق اليوم؟

#### ٣- الطارئون

تشكل تجربة الطارئين في العمل الثقافي ظاهرة غير مسبوقة اليوم، وكان الناس قد اعتادوا سابقا أن يجدوا سكرتير المدير العام لأي مرفق صحفى او ثقافي يحاول كتاية القصيدة او التحقيق قصد الظهور والكسب المادي، وقد يجد هؤلاء من يساعدهم في الصياغة وهم يتندرون، وقد كان هؤلاء وإضرابهم نماذج قليلة تستحقّ العطف او الزراية، لكن أعداد هؤلاء الطارئين على الثقافة ازدادت بشكل مخيف وقد حصلوا زورا على ألقاب الشاعر والقاص والناقد وهم يكررون استخدامها دون منجز حقيقي لكنهم هم الذين يملئون الأماسي والمنتديات ويقيمون احتفالات التكريم لبعضهم البعض على نحو غريب.. ومستمر.. وكأنهم صدقوا أنفسهم وان تاريخ الأدب والنقد الأدبى سيذكرهم بخير بعد عمر طويل، لكن الحقيقة واضحة والقارئ يعرف من هو المبدع ومن هو المزيف والطارئ على الإبداع.