من رماد الدرويش الى الريح نمحو

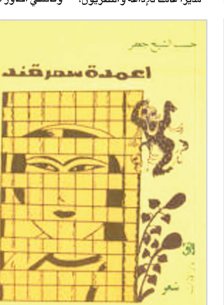
محمود النمر

من نخلة الله كان السفر الاول، ومن "الطائر الخشبي "كان البحث عن الحقيقة، و"عبر الحائط في المرآة" عثر على الخيط الممتد من العمارة الى موسكو، ووراء "زيارة السيدة السومريـة" ظل يتبع خطواتها ولم يتعب، رغم ألاف السنس ما يتنهما ولكنه يعشقها، ولم يـزل، وفي "اعمدة سمرقنـد" امسك رأس الحكمية ووضعها عليي السنة الحيوان وفي كران البور "استرسل في المضي خلف البلاغةّ وتلك العشية الموغلة في القدم، ومن "الفراشة والعكاز" وهب الضوء للفراشات والعكاز الى شبخ العزلة، انه الشاعر حسب الشدخ جعفر الذي مازال فى صومعة العزلة بعيدا عن الغبار

 $^{\prime\prime}$  في مجموعتك الأخيرة  $^{\prime\prime}$ الفراشية والعكاز  $^{\prime\prime}$ يجد القارئ فيها حزناً تصوفياً، وحضور شخصيات غير معروفة مثل "الساهي بن يقظان" هل ان التجربة البشرية اتخذت منحى تصوفيا، ام انها ايمانات أخرى نتيجة تقادم العمر والتجربة؟







ذكرتها، ولم يجيء وضعي او اختياري لهذه الاقتباسات (فضوليا)، بل هو إعجاب منى وإشارة الى ما قد تثيره تلك الاقتباسات من إضاءة تتخلل الظلال المائجة بين تلك الأسطر، اما ذكر "الساهي بن يقظان" بعض القراء بقصـة الفيلسـوفُ الأندلسي "بـن طفيل" حي بن يقظان، فلم يكن في نيتي الاقتراب من تلك القصة الفلسفية، انما هي ممازحة فلسفية، او تذكير بغربة الفيلسوف الذكور او بغربة بطله الكائن الغريب، فهي أشبه بتوحد او غربة بطل «مجموعـة "اعمـدة سمرقند" جعلـت الحوار فيها على السنة الحيوان، ربما هو نوع من الاستعارة الترميزية او ما يسمى القناع، او ربما تحاول ان تفلت من قبضة الرقابة ،مع العلم انها طبعت في بيروت؟ - لقد نشرت هذه المجموعة كاملة في جريدة

الى الأردن نهايـة عام ١٩٩٦ وقبل هذه المغادرة

بعامين او ثلاثة، كما اذكر ،وقد كتبت جميع

فصولها أثناء مرحلة زمنية واحدة، ريما

لم تتجاوز العامين، الاانني لا أظن ان هناك

جانبا تصوفيا واضحاءريما كانت الاقتباسات

الـواردة في الصفحة الأولى، او تحت عناوين

أخرى قد تُذكر بأجواء تصوفية، وأنا أتذكر

الجو الشعري او المناخ الشعري الذي وجدتُ

نفسى أعيشه أثناء تلك المرحلة، لم أكن قريبا

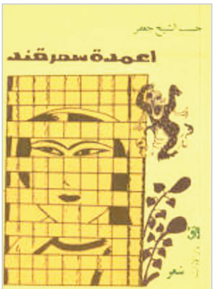
من التصوف، ولم أكن قريبا منه كمرحلة

شعرية من مراحلي، انما هي اقتباسات

الجمهورية العراقية، وكان يرأس تحريرها الصديـق الشاعر سامي مهـدي، وكان هذا كما اذكر في أعوام الحرب ما بين العراق وإيران، وبعد آذن نشرتها في بيروت عام ١٩٨٩ ولم أكن انا أول من حاول الكتابة على السنة

الطير والحيوانات،فلقد كانت شائعة او معروفة منذ العصور الغابرة في اليونان إو الهند كما حاولها "لافونتين" الفرنسي و"كريلوف" الروسي" و"احمد شوقي" العربي، وقد أهديت انا المجموعة الى احمد شوقى امتنانا وذكرى، ولقد كانت هذه القصائد "سونيتات" على السنة الطير والوحش ترميزا وتقنيعا، فلقد كان يهمني قبل أي شيء ان أصور شيئًا من الواقع المرير في بلدي او في العالم ،ولقد قال لي الشاعر الصديق سامي مهدي، بعد عامين من نشر المجموعة "لقد أردت ان تكون يا أخى شاهدا على العصر "فأدركت انا مرمى صديقى الشاعر، فقلت انا كنت أصور الوضع البشري الان، فقال لى صديقى الشاعر وكان





يا أخى انا مثلك شاعر ولن يخفى على مثل او صديقا، وبعد العودة هـذا الشيء، قالها ممازحاً وكنا نلتقى بمكتبه من موسكو كنت أيضاً كل جمعة تقريبا وأثناء كتابة هذه القصائد التقي ببعض الأدباء او ونشرها كنا في جريدة الجمهورية. الشعراء العراقيين، ولكني × الشاعر حسب الشيخ جعفر كتب رواية كنت أحاول ان أكون مع سوف تصدر قريبا بعنوان "ربما هي رقصة صديـق او صديقـين أي ان لاغير" وقد نشرت كاملة في جريدة "الزمان' مائدتي في اتصاد الأدباء عام ١٩٩٩،هل ان الرواية تتسع لمساحات إبداعية أوسع من مساحات الشعر واشمل من لم تستّقبل الا أصدقاء

> حيث القراءات او الرؤى الجمالية؟ - لا ان الرواية تتسع اكثر مما يتسع الشعر أمام الشاعر باحتواء العديد من الحقائق او المشاهد او الأحداث، فالشعر كما تعلم ليس الا جهاز تقطير أي كما كنا في القرية نضع تحت الجرة الكبيرة أناء صغيرا وتتقطر المياه من الجرة الكبرى صافية عذبة ،وهذا الصفاء والعذوبة هو الشعر، كما تتقطر من مخيلة الشاعر القصيدة، اما الرواية فهي السباحة و الصيد، وكان من المكن ان أقول انها السياحة ضد المجرى، غير ان هذه السباحة هي العملية الشعرية في اصفى مكوناتها، ومع ذلك فقد كتب الشعراء وخاصة في القرن التاسع عشر روايات عديدة مهمة، منّهم "فكتور هيجو و"بوشكين" وغيرهما ربما يبدو لي اختيار الشاعر المجال الروائي فرصة إبداعية أخرى، حيث يمكنه ان يقترب من الحياة بيديه وخطواته، وليس فقط بالجناحين، مع انني أدرك جيدا ان للجناحين في العمل الروائي قوة إبداعية لا تنكر.

الشاعر حسب الشيخ جعفر: افضل لزوم بيتي كما اوحى لي المعري

× "رباعيات العزلة الطيبة" ربما تظهر قريباً، ماذا تحمل في طياتها وشكلها ومضمونها من تطور في الأحداث المضطربة في البلاد، وهل في المجموعة مغايرات مختلفة عن مجاميعك

-قد كتبت هذه المجموعة في عام ١٩٩٩ اي نهاية القرن العشرين، قبل ان تشتعل الأحداث الأخيرة في العراق، فهي انما تحاول ان تجسد شعريا بعض تأملات أيام كنت منعزلا في شقة ما في الأطراف في مدينة عمان الأردنية، وكنت بعيدا اثناء كتابتها عن اي مرجع او مصدر ثقافي فلقد كنت وبلا صحبة الانادرا ولكنك قد تجد في هذه الرباعيات أصداء ثقافية مما يكمن في الأعماق من ذاكرتي الثقافية، فلقد أهديت معظم هذه الرباعيات الى شعراء وفنانين من العرب والعالم عبر الاعصر الثقافية الطويلة، فأنت تجد فيها رباعية مهداة الى المتنبى وأخرى مهداة الى هوميروس، او الم، حواد سليم او غائب طعمة فرمان او الى "ديلا كروا" الفنان الفرنسي من القرن التاسع عشر، او تجد رباعية مهداة الى امرأة ثملة اقتربت منى في احد أزقة موسكو، وهكذا كانت او جاءت هذه الرباعيات صورة عليا لأعماقي السفلي ان صح هذا التعبير، كنت وانا اكتبها مديراً عاماً للإذاعة والتلفزيون، وكأننى أحاور ضيفاً مستحضرا من العمارة

دمشـق او أية حاضرة أخرى، فقد يبدو لي اننى استضيف ألافا من الطيور المهاجرة النازلة فوق نافذتي، فكنت اختار منها دونما تعيين. × العزلة دائمة، انت وهي منك قريبة حتى بتما متلازمين، اهي وجود قناعات في نفس الشاعر..؟ مكتملة من عدم الظهور دائما كبقية الفلاسفة الذين يتركون العالم ويمضون. - في موسكو

عندما كنت طالبا

لم أكن منعزلا عن

الحياة، بيل كنت اختار

او موسكو من لندن او

× اللحظـة الشعريـة تكـون مقصـودة من قبل الشاعر ام انها تاتى كامرأة حالمة كما تشاء، حتى يكون هناك اشتباك، الحس بالحس،

صحبة خاصة صديقة قليلين متفق عليهم، اما الأن وبعد ان عدت من الخارج فانا أفضل لروم بيتي كما أوحى لنا المعري، الاان هذا ليسس انعزالا عن العالم والتاريخ المعاصر، انما هى العواصف الغبارية او الدموية، فلم يعد للشاعر منطلق فيها، كل شيء يتجه في غير المجرى الحضاري العام كل شيء الى غير ما نتيجية مكيدرة، ولم يعد الشاعر إعلامياً او بوقاً او

اما في الأيام المظلمة الأتية فحسبنا ان نقول انا لله وانا اليه راجعون.

ام للفلسفة، ام لنواح خارج هِذه المقاصد الجمالية، التي تبدو سوف تشرق من جهة - قـد اتفق معك في ان اتجاهات فنية قد تشرق من نواح أخرى، من نواح لم ينتظر منها

× لمن الأغلبية تبدو...، للشعر، ام للرواية،

ما يشبه البوق، ونبغي ان

نتأمل مسألة العاصفة تأملا

حاذقا وعميقاً، لا ادري في

من ايـة جهة يقتـل الشاعر!

يىدو ان الجهات كلها لا ترى

غير قتل الشاعر او الفنان،

إشراق فني او محاولة إشراق، كل هذا لم يزل ملتف في السحب الغامضة في الأفق البعيد، انا شخصيا لا استطيع ان أضع يدي على أي شيء من هذه المكامن السحرية الغامضة،هل هي الرواية أم الموسيقي أم الشعر أم الفن التشكيلي ما قد يبدو مستقبلا انه الأتي بكل لتاريخيته" أي انه ممتد من الف ليلة وليلة الى "السريالية" او من "ابسن" المسرحي النرويجي الى "سترنبيرغ" ومع عظمة هذين الكاتبين المسرحيين فقد يلوح "تشيخوف الروسى في مسرحياته القادراميا آخر أي انه الضوء او الوهج المسرحي الذي كان ينتظره المسرح العالمي منذ قرون طويلة.

× يتعرض الشّعراء دائما الى انتكاسات اكثر من غيرهم، وكأنهم هـم المقصودون بالعذابات الإنسانية فيبدو مهزوما من الداخل او من

- لا أظن ان هناك فرقا واضحا بين استجابات الشاعر الإبداعية الى ما يتراكم من انفعالات داخلية وخارجية اكثر مما يعانى فنان تشكيلي او موسيقي او الروائي، ربما قد يكون الشاعر اكثر انفعالا او تجاوبا مع الأحداث، ومن هنا يجب القول ان القوى المظلمة قد تبطش بالشاعر قبل ان تبطش بالفنان التشكيلي او الروائي، فالشاعر ليس الاصوتا، والصوت يسمع، بينما الموسيقي او الفنان التشكيلي ليس الاصوتين من وراء الستار، ومع ذلك استطيع ان أقول ان الجواهري مثلا كان مبتلى اكثر من غيره في الأزمة القريبة من تاريخنا الحديث، بينما لم يتعرض أي فنان تشكيلي بالمطاردة غير الفنان "محمود صبري" وهذا يعنى ان الشعر قد يكون أحياناً صيحة شعب ما وهذا رائع، غير ان المهمة الشعرية القصوى هي في استنباط محاولات شعرية غير مكررة.

حسب الشيخ جعفر

الحدس بالحدس، الضوء بالضوء؟ - لقد قال لى الشاعر صلاح عبد الصبور انه لا يكتب قصيدة جديدة الا بعد قراءة قصائد لشعراء آخرين وهذا يعنى ان قصيدته تأتى متأثرة بتلك القراءة، وقال الجواهري في لقاء إذاعي وكنت انا حاضرا هذا اللقاء فقد كنت رئيسا في القسم الثقافي في إذاعة بغداد وقد جرى اللقاء في بيت الشاعر الجواهري وكان مدعوا الى دمشيق حوالي عام ١٩٤٧ او لا أتذكر هذا، ولم يكن قد كتب بيتا واحدا من القصيدة فذهب الى حانــة اسمها "زحلة ولم يكتب غير بيتين من الشعر، وعندما عاد الى غرفته في الفندق نزلت عليه القوافي والأشعار فأكمل قصيدته الطويلة في ليلة

أنا شخصيا قبل ان اكتب "الصفارة" وهي المسرحية الشعرية الأولى ،كنت مريضاً فإنعزلت راقدا في فراشيي وحاولت ان ابعد أو لادي عني، كنت احس بانني اكتب شيئاً ولكن ما هلو هذا الشيء؟ لم أكن اعرف فصدقنى فجأة جرى القلم بين يدي كاتبا المشهد الاول ،فكنت فعلا في حالة تلق وقد استطعت ان انهي المسرحية.

×يقول الكاتب الأُمريكي "أرنست همنغو اي (لا يمكن الفرار من الطَّفولة) وانتم طفولتكم حافلة بالاهوار والقصب والبردي واليشن وكل ما هو ساحر من ذلك العالم الجنوبي الموغل في القدم والأسطورة.

- قد ازعم اننى قرأتُ همنغواي كاملاً تقريباً، ربما ذكر هـذي الطفولة في أقاصيصه الأولى المشيكان" كان يتذكر صداقته وتجاريه الجنسية الأولى مع بعض الصبايا الهنديات الحمراوات، كان الرجل محبا لوالده ولم يكن محبا لامه، لقد كان همنغواي هو اول كاتب عالمي كتب اهم وأعظم الروايات عن الأوطان الأخرى وليس عن أمريكا، وان من يقرأ أشعاري منذ "نخلة الله" والى اليوم، ومن يقرأ كتبي النثرية خاصة "الريح تمحو والرمال تتذكر أفقد يجد أي خيط كنت أتلمسه في طفولتي الى الاهوار، ولقد ظل هذا الخيط مصفرا متأرجها بين القرية والمدينة ،فانا او قصائدي مقتربون او بعيدون عن اهتزاز هذا الخيط، واستطيع ان أقول لك او لأى قارئ أخر من الطفولة، ان تتلمسا اضطراب هذا الخيط بين العمارة وموسكو.

## حوار الـPing Pong

محمود عبد الوهاب

اوراق

الحوار أو "حكاية الأقوال" بمصطلح امبرتبو ايكو عنصر مهِـم في السردية ، و السردية هـى النولّ الذي تُحاك به القصة وتروى. يحرصُ ايكو على مصطلحه ، فمفردة (الحوار) قد تَحيل على الكلام اليومي ، أما مصطلح "حكاية الأقوال "فانه يمنح (الحوار) هويته الحكائية المتخبلة.

لا يُجمع بين الحوار في القصة والرواية وبين الكلام الذي يحرى في الحياة اليومية سوى عملية التواصل التي تقوم بين أشخاص الواقع أو بين شخصيات القصص والروايات. عناصس المغايرة بينهما كثيرة ، فالصوار قناة لغويـة منتقاة بقصدية معينة داخل بنية سردية متخيلة ، وللحوار وظائفه التى تعمل على تطوير أحداث القصة وتصويـر شخصياتها من الداخل ، فلم يعد وصف القاص أو الروائي للشخصية من الخارج كافياً ، لذا عمل القصاصون المحدثون على تعميق الشخصية بالحوار في أشكاله المختلفة: الحوار المنطوق (الخارجي) والصامتِ المنولوجي وتيار الوعي، وتعمل وظائف الحوار أيضا على تأثيث فضاء القصة والرواية كما تعمل على كسر رتابة السرد أحياناً ، فالحوار انن صنعة متخيلة والبكلام اليومي تخاطب في حيّز واقعى ، ولا تعني هذه المغايرة فصاما بين الحوار والكلام اليومي ، ففي كثير من القصص والروايات أفاد الحوار من رداء الكلام اليومي في بساطته وعفويته وتجنُّبَ إسهابه واستغراقه.

القصاصون والروائيون الكلاسيكيون كانوا يحرصون في حواراتهم على فخامة الأسلوب وجودة الصياغة اللغوية وفصاحة الكلمة. الرومانسيون كسروا عمود الحوار واتخذ حوارهم طابعاً ذاتياً غنائِياً. قصاصو الواقعية وقفوا أمام موضوعية الحوار طويلا وذهبوا إلى أن الواقعية في الحوار لن تتحقق إلا باللهجة ، ما أثار ازدو اجية لغة الحوار (العامية أم الفصيحة ؟) غير أن الكتابة القصصية الحديثة تجاوزت تلك الأزدو اجية بالتزام حوارها ملاءمته المستوى العقلى والفكري والثقافي والطبقي للشخصية القصصية معيارا لا اللغة.

ماركيـز يولي الحوار اهتماماً ضئيلاً " لأن الحوار بالأسبانية ليس بالأسلوب المثالي... دائما هناك فجوة واسعة بين الحوار المحكى والمكتوب. إن الحوار بالأسبانية المناسب للحياة الواقعية ليس صالحاً بالضرورة للاستخدام في الرواية لذلك قلما نستخدمه ". إنها ليست مشكلة ماركيز والكتَّاب الأسبان وحدهم، فالفجوة التي ذكرها ماركيز بين اللغة واللهجة قائمة في معظم اللغات، وقد عانت القصمة والروايمة العربية من ازدو اجية اللغة في بداية نشأتهما. كتب عبدالملك نوري معظم أقاصيصه في الخمسينيات بتقنية

تيار الوعي و باللهجة اليومية. سألت عبدالملك في سنواته الأخيرة (كنا نزوره غالبا مهدي عيسى الصقر وأنا في منزله على كورنيش الأعظمية) سألته: لماذا اللهجة ؟. أجابني بما معناه: ترقد في أعماق لا شعورنا اللهجة اليومية ، فكيف تريدني أن أكتب المكبوتات الغامضة والثاوية في (لا شعور) شخصيات قصصى باللغة الفصيحة الواعية ؟!

مُهدي عيسى الصقر كان يكتب رواياته باللغة الفصيحة لكنه كان يتوقف عندها كثيرا يتأمل الحوار طويالا وكان في ذلك الوقت يواصل كتابة روايته (صراخ النوارس). قال لى: مسَّالــة محيّرة!. عليّ أن أتكلم لشخصيات (صراخ النوارس) بلغتهم جميعاً وبصوتي الواحد.

حوار القصة وحوار الرواية يختلفان ربما في المساحة اللغويـة أو في المقاصد لكن الحوار فيهما معـا يتطلب جملا قصيرة وعزوفا عن التفاصح وأن يكون وقعه متسارعا. ليس هـذا قانونا مطاعاً لكنّ الحوار غالباً ما يتمثل هذه السمات. في هـذا السياق قال همنغـواي: " إني أكتب القطع الوصفية بخطّ البيد لأنها أصعب بالنسبة لي كمياً أشعر أنني أقرب الى الورق و أنـا أكتب بيدي ولكنى أستّخدم الآلة الكاتبةٌ في كتابة الحوار لأن الشخصيات تتحديث بنفس السرعة التي تكتّب بها الآلة " تسبق الحوار غالباً أفعال مثل: (قال، قلُّتُ، سألتُ). أكثر الكتاب استعمالا لها همنغواي وتشيخوف. إنها في مفهوم همنغواي أفعال عازلة وممهدة لبدايات الحوار لكن استعمالها

بإفراط أمر مضجر وممل. ترد أحياناً بعد (قال. سألتُ...) توصيفات مثل: قال بغضب. احتد في كلامه. قال حانقاً. ليس من الصواب غالباً استباق الحوار بهذه التوصيفات ، ومن المفارقات أن يكتب قاص: (قال حانقاً) ثم تجيء لغة الحوار تخلو من شدة ، أرى في مثل هذه المواضع أن تتضمن لغة الحوار كلمات غاضبة ومحتدمة

دالة على الحنق والغضب بدلاً من أن تكون إشارة على جانب من الحوار نفسه. أسوأ الحوارات ما أسمته (ديان دوات فاير) ب(حوار كرة المنضدة) حينما " تُقــذف الجمل منك و البك بإيقاع ميكانيكي ولا تمسس الكرة الشبكة أو تقفز على الأرضٍ . ذلك هو الحوار فاقدا وظيفِته السردية ، ولا يعني

شيئاً سوى كونه خواءً.

روائية ايرلندية تكشف حقيقة ملهمة رواية (نادجا) لاندريه بريتون

# كيف انتبت حياة بطلة السوريائية، في مصح مقلي؟

#### ترجمة/عدوية الهلالي

في كتابها الجديد (ليونا، بطلة السوريالية)، تتعقب الروائية الايرلندية الاصل هيستر الباخ أثـار المـرأة الشابة التي الهمـت الكاتب الفرنسي اندريه بريتون واحدة من اروع الشخصيات النسائية في القرن العشرين عبر روايته

ففي عصر يوم من ايام تشرين الاول لعام ١٩٢٦، كان بريتون يتسكع بالقرب من نوتردام دي ليرت عندما قابل امراة شابة يكتنفها الغموض.. وخلال عشرة أيام، ارتبط معها بعلاقة وثيقة وقضى معها اوقاتا سعيدة سحرت فيها الشابة الغامضة احد اهم أقطات السوريالية وكان يتأملها بشغف وكأنها "روح هائمة" لدرجة انه سجل في دفتر ملاحظاته كلماتها وتصرفاتها وهو احسها وكانت تفتنه كل خلجة من خلجاتها وتثير اضطرابه افعالها الجنونية وانغماسها في الحب لدرجة الموت..

. في تلك الأيام، ولـدت شخصيـة (نادجـــا) التي ستتيح الفرصة لظهور واحدة من اعظم القصص في القرن العشرين وستصبح بطلتها شبيهة بألهات الفن والجمال وربات الشعر الأسطوريات.. فمنذ صدور كتاب اندريه بريتون في عام ١٩٢٨، أثارت نادجا أسئلة كثيرة أهمها: من هي نادجا؟ وهل هي شخصية حقيقية، بعد ان ترك الكاتب بضعة أثار تدل على وجودها والتي حاول نقاد مثل جورج سيباج ومارغريت بونيه التنقيب عنها فيما بعد، لكن احدا منهم لم يكتشف انها ولدت في ضواحي مدينة ليل الفرنسية، وكانت تدعى (ليونا ديلكور)، وان حياتها القصيرة انتهت في مستشفى للمجانين!!

بعد انفصالهما، لم يلتق بريتون بليونا او (نادجا) مجددا أبدا اذلم يعد بحاجة اليها لذا بقى لغزها قائما، حتى عثرت الروائية ذات الأصل الإيرلندي هيستر الباخ على هوية نادجا الحقيقية بعد ان استحوذت عليها الشخصية وقررت الخوض في تفاصيل حياتها والتنقيب عن أثارها فبدأت بحثا دقيقا ومجنونا حتى عثرت على تلك السيدة

الملغزة التي اوحت لبريتون بكتابة روايته. وفي نهاية بحثها، كتبت الباخ بدورها قصة حول بطلة السوريالية أماطت فيها اللثام عن شخصية نادجا او (ليونا) الحقيقية التي ولدت في الشمال، في منطقة سان اندريه في إحدى ضواحي مدينة ليل في أيار من عام ١٩٠٢.. ولدى



بلوغها السادسة عشرة من عمرها، أنجبت طفلة صغيرة من ابغير شرعي فقررت الاستقرار في باريس وعاشت وحيدة واضطرت الى ممارسة مهن مختلفة ومهينة مثل بيع الكوكائين وبيع وبعد تعرفها على بريتون وعلاقتهما القصيرة ثم انفصالهما المفاجئ، كتبت ليونا له اكثر من ثلاثين رسالة قصيرة ما بين تشرين الثاني ١٩٢٦ و آذار ١٩٢٧، تحمل تواريخ احتجازها في مصح للمجانين، وتضمنت تلك الرسائل هذيانات

وتوسلات مرسلة الى الرجل الذي فتنها ثم

- كان بريتون قد كتب الى زوجته سيمون رسالة

هجرها فجأة فشعرت بعده بانها فقدت حياتها.

دون شك،لم تتمكن ليونا من قراءة رواية (نادجا ) التي تروي حكايتها رغم انها كانت قد قالت لبريتون يوماً: "سوف تكتب كتابا عني، انا و اثقة من ذلك". من ناحيتها، نجحت الروائية الباخ ليس في العشور على وثائق عديدة تثبت وجود

يحدثها فيها عن ليونا قائلًا: "لم أحبها قط، لقد

كانت قادرة فقط على فعل كل مااحبه وبطريقة

رائعة".. وكان بريتون يعرف بانها محتجزة

في المصح دون ان يفكر في زيارتها حتى توفيت

في يوم كئيب من عام ١٩٤١، وكانت أنذاك في

التاسعة والثلاثين من عمرها.. وفي الوقت

الذي احتجزت فيه، تفرغ بريتون لكتابة روايته

(نادجا) المستوحاة من حكاية ليونا منعزلا

عن الناسس في منطقة (فرانجفيل) النورماندية

التابعة لعائلة هوغو.. وكان الأطباء قد شخصوا

في حالتها مرضا نفسيا سايكوباتيا قادها أخبراً

ليونا مثل صور وأوراق رسمية وتقارير خصصت بفضلها فصلا ثمينا تتحدث فيه عن جدتها وعن غلاف الصمت الذي أحاط بحياة عائلتها كلها وأسدل الستار على اسمها.

ولم تكتف الباخ بالعشور على هذه الوثائق، بل زارت الأماكن الحقيقية للرواية في باريس وتسكعت مثل بريتون وعشيقته فى قصر دوفين وشارع سانت اونوريه ورصيف مالاكيه وخرجت أخيرا بروايتها الصادرة مؤخرا في باريس (ليونا، بطلة السوريالية) لتستذكر فيها المرأة التي قال عنها بريتون في روايته (نادجا): اما ان يكون الجمال ضربا من الجنون، او

## زاد المطابع

#### بناء السفينة..

### دراسة في شعير النيواب

عن دار الشوون الثقافية صدرت مؤخرا دراسة (بناء السفينة) للدكتور محمد طالب الاسدي، وقد تناول فيها شعر مظفر النواب في محاولة لتحليل المفهومات العروضية من وجهة نظر جديدة، بحثـا عـن جماليــات موسيقيــة جديــدة كامنة فى الانظمة الصوتية للنصوص الشعرية، الحديثة منها خاصة، والقديمة ايضا في بعض نماذجها

في الشعر ليست شكلا يتخذ، بل واقع مقنع يتُحقق، فالإقناع- برأينا- أعلى درجات الشكل، وكلما نجح النص في إقناعنا بحداثته كان اقرب الى الحداثة، و الإقناع يخاطب العقل، ويحاوره، والعقل كفيل بأن يكون فيصلا بين ما هو: حديث في شكله وخال من الموضوع المقنع).

الإبداعية. يقول المؤلف: (اننا نعتقد ان الحداثة

#### جسواد السيحب البداكنية

(هدمت البلدية أغلب منازل المبغى ..وسرعان مااستعملت النسوة الشريط الارضى الجديد كطريق مختصر . ونصب اللقطاء هدفين من خشب وراحوا يزاولون لعب الكرة، واغلقت حوانيت اخرى وخمارتان وعرض حميد مقهاه للبيع فأضطر الزعيم للتسول

عن دار ينابيع السورية صدرت مؤخرا روايـة عبد الجليل المياح (جواد السحب الداكنة) وقد تناولت حيوات احد احياء البصرة سماه الروائي (حي البغايا) كاشفا عبر متوالية من الاحداث البراقع الواهنة للتابو الاخلاقي ومديات الظلم الاجتماعي

الواقع على المرأة. يقول الناقد جميل الشبيبي (ان الرواية تمثل عطاء مبكرا وواعدا في كتابة الرواية الفنية في العراق. وقد اتضحت منذ وقت مبكر تسبيا (١٩٦٨) قدرة هذا الروائي على اقتراح انساق جديدة في السرد الروائي، كالتناوب وبناء المشاهد السردية من

وجهات نظر مختلفة ) جدير بالذكر ان الطبعة الاولى من الرواية كانت قد صدرت في العام (١٩٦٨) عن مطبعة الغري في النجف، وعبد الجليل المياح أعدمه النظام الديكتاتوري في العام (١٩٨١)في حملته السيئة الصيت لتصفية الحركة الوطنية.





