شبح القارئ يؤرق كاتبه والأمة في حالة حجر ثقافي الكتابة السهلة تشترط قارئاً سهلاً والرقيب هو الكاتب الوحيد

## عواد ناصر

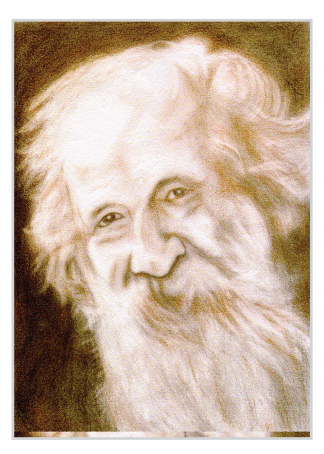
لندن

للكاتب أشباح عدة.

Gle

R C

من هذه الأشباح قارئه الذي يقبع، هناك، في ركن غائم، في رأس الكاتب.. القرّاء كتلة هلامية. الكاتب لا يعرف قراءه، مثل المعلم الذي لا يعرف تلاميذه، وما هي مصائرهم، لكنهم يعرفونه.. إنهم يعرفون الكاتب/ المعلم. كثير من الكتاب ضربوا ضربة المعلم من دون أن يعرفوا أنهم سيحظون بتلك المنزلة الأثيرة في عقول قرائهم.. فيدور دوستويفسكي (كتب تحت ضغط الحاجة إلى المال) وأنطون أكزوبري (ليصون نفسه من أخطار الطيران) وأرثر رامبو (القصيدة تتمرد على مقاعد الدراسة) وأبرز عمالقة الفلسفة المعاصرة، يقول: "لا أكتب لأحد.. أكتب لنفسي" وهو رولان بارت ل ما الذي جعل هؤلاء، ومن في صنفهم وصفتهم، بناة الثقافة البشرية الحديثة؟ كيف يمكن لمثل هؤلاء، ومن في طبقتهم وطرائق نظرهم، أن يتبوأوا كرسي المعرفة والإبداع، وهم على هذا الزهد بالقارئ؟



حساسيتنا العربية إزاء الإبداع غيرها عند الغربيين.. فنحن، قراءً عرباً، وأعاجم من محيطنا الجغرافي والتاريخي، نصفق لكاتب يشبهنا، لا لكاتب يختلف عنا.. الكاتب الذي يشبهنا يكتب نصأ مريحا، يدغدغنا ويستجيب لأهوائنا، وغرائزنا أيضاً، فنحبه ونكرسه نجماً كبيراً، أما الكاتب الذي يتحدانا، الكاتب الذى يختلف عنا، الكاتب الذي يرينا وجوهنا فى مراته الحقيقية لامرايانا الكاذبة، فهو جدير بالرجم وهو مرتد يستحق القتل (أخرهم سيد القمني). . ثمة كاتب سهل لقارئ سهل و العكس صحيح إلى حد كبير. عندنا الكاتب هو شبح القارئ!

لنفسه.. فدراساته وسجالاته ومعاركه الفلسفسة والنقدية إسهامة القارئ الغربي، شبيح من نوع آخر، إنه يكمن لكاتب عند منعطف غدر مرموقة في تاريخ الثقافة الإنسانية، إذ أشار، في قولته تلك، إلى أنه متحرر متوقع في شارع الكلمات. إن رأي القارئ لديهم هو الذي يصوغ شكل الثقافة التى يريد، فالثقافة سوق والكتب بضاعة.. والرابح هو من يعرضن البضاعة الجيدة وبأسلوب جيد وجديد، لكن السوق لا تعتمد على البضاعة، وحدها، فالمستهلك يضع شروطه، أيضاً: أريد هذا ولا أريد ذاك. . ببساطة! نعم، تسعى المؤسسات الجبارة، الرسمية، سلطات متعددة، تؤطر بما تمتلك من مقدرة على التوجيه القارئ لغرض الربح والأدلجة، في والتحكم في السوق، إلى ترسيم أن، فالكاتب الحر لا يندرج وفق عناويـن ومناهـج وأساليـب في الفلسفة والفكر والفن، لكنه مسعى شروطها، لدتواطأ معها، في تأطير

القارئ .. وبذا فهو لا يكتب لقارئ مسبق الصنع، بل لسان حاله يقول: من يريدني فليأت إلي.. أي أنه لا يذهب.. بل يأتون إليه.

ينبشق مستوى الكتابة والقراءة من وسيط ثقافي عنيد لا يقبل السهولة ولا يتقبل الخداع، هو الوسيط/ الحالة الاجتماعية للثقافة التي يسهر عليها مثقفون يدركون جسامة الخطر المحدق بالحياة وحسيب العراقي الراحل يوسف الصائغ: "من يحسّون وحشة هذا الزمان"

إنه مستوى يبنيه الإثنان: الكاتب والقارئ بإرادتهما الحرة ويلتزمان به بإرادتهما الحرة، يتمسكان به أو يغادرانه، فالحرية هي طواعية الخيار.

ثملة حجس عللى الفكرة المختلفة في عموم ثقافتنا العربية، وهذه الفكرة بما هی "اختلاق" شخصی مجد وذو قصد، ف (الاختلاقيون) المجدّون فى حال حصار، فلا يعود الكاتب يختار قارئه (حتى لو ادعى أنه يكتب لنفسه) ولا القارئ يختار كاتبه ... الإثنان محجور عليهما بأكثر من تقليد وصيغة ومليشيا ورقيب.. الأخلاق أيضاً مفهوم رجراج، في الدين و الثقافة و السلوك.

في ثقافة المنع والحجر والتظليم (عكس التنوير) يكون الرقيب، مسلحا أو منزوع السلاح، هو الكاتب

الوحيد والقارئ الوحيد. عندما قـرأت روايـة (الأم) لمكسيـم غوركي، مراهقا، أمدّتنى بطاقة سياسية، ثورية، وأجابت على أسئلتى المبكرة بشأن الموقف من العالم، عبر طبقاته المتناحرة.. وكان ذلك قفرة فكرية، بالنسبة لمراهق استحوذ عليه نـزار قبـاني، لكنني ما أن انتقلت، عبر القراءة لا عبر أي توجيه خارجها، إلى اكتشاف فيودور دوستويفسكي، تحديداً في (الأبله) وعبر القراءة أيضاً، أمدني بكفاءة الإنسان الباحث عن مصيره الغامض، وشتان بين الإثنين.. في (الأم) ثمـة أجوبـة وفي (الأبله) ثمة أسئلة.. إنهما مثالان لا أُكثر. الرواية الأولى أشرفت على ترجمتها

ونشرتها المؤسسة الرسمية

إبداعيا يمس ويقترب من الناس في محاولة لعرفة أنفسهم وغرس روح المواطنة فيهم وتربيتهم جمالياً، لا عملاً يضم بين مفرداته أكبر كمية من المطارق والمناجل". كلام من هذا القبيل، أيام الحرب

الباردة، التى دفعنا ثمنها دماً وإبداعاً، كان خطيراً في حينها، ولو قرأه جوزيف ستالين لحكم على كاتبه

بالإعدام عشر مرات. رولان بارت، الحداثوي التفكيكي، وغاستون باشلار، الظاهراتي، وجورج أرتزل، الشيوعي، وكما يبدو من منابعهم المختلفة، يشيرون إلى قارئ ما، أكان شبحاً أم حقيقةً. ولكى لا نذهب بعيداً، لنعد إلى مأزقنا... نحن، منتجى الثقافة والمسكونين بها، ألا يجدر بنًّا أن نبحث عن الإثنين: الكاتب والقارئ؟ كلانا في مأزق واحد: عدم القراءة. عدم القّراءة ليس قدرا إلهيا ننوء تحت ثقله، إنما هو واقعنا المر

أقول انعدامها. إننا نشتغل في الحيز المتاح من الهواء المتاح للغريق في لحظة غرق. إنه حيز حواريين ما في بهو كنيسة رطبة يلتفون حول مسيح ما في طريقه إلى المقصلة. أي ثقافة لدينا الآن، في الألفية الثالثة للعالم؟

المتمثل في هامشية الثقافة كي لا

ولاقارئ.. كل ثقافة عربية لا بد لها من سياسة

نادرة كاليور انيوم (محمود درويش) حتى لو لعب على فلسطين و العرب، يعرفهم أحد.

وسعدي يوسف (حتى لو شتم العراقيين وغازل العرب).. وإلى حدّ ما أدونيس، ومعهم شعراء نجوم لا الشعراء، غير النجوم، ينوسون بين كلمات مجهولة المال، لا يعرفهم كاتب

الشعراء.. الشعراء ليس لهم ديوان شعر، حتى، يؤثرون عزاة الهامش،

بانتظار شخص يحمل سكينا حادا

خارج العاصمة

المثقف اللاعضوي

محمد خضير

أريـد أن أعلن في مساحتي الهامشية هذه عن رغبتي الملحة فى إزاحة فكرة (المثقف العضوي) عن مداولات صراعنا الثَّقافي والاجتماعي، الملبدة بالأساطير والأفكار الشمولية، وأدعو بقوة إلى فكرة المثقف اللاعضوي (المتخلي) عن مجاله التاريخي الذي تحوّل إلى ثقب حيوي في درع الطبيعة المعادى لفعالية العقل المفكر المكتشف أبعاد وجوده الطارئ، ولمتعة النفس الشاعرة باتساع الحدود والمجالات الإنسانية كشعورها باختلاف الليل والنهار، وانجلاء الأوهام تحت ضوء الشمس. إن (التخلّي) هو دفاع المثقف السلبى الأخير في تكتيك العمليات الدامية حول ثقوب الأخطاء التاريخية والكوارث اليومية، بل قد يكون انسحابه في هذا الوقت بالذات أنبل انسحاب من حرائق العاصمـة القديمة. التهمـتْ فكرة العضويـة الثقافية خيرة مفكرينا الذين تصدوا لرؤوسها الوحشية المتعددة، وفندت بنفسها رأى أفلاطون الذي اعتقد أن الرؤوس الجائعة، بعد أن تـأكل فرائسِها المقربين إليها، فالأفضل أن ندعها يفترس بعضها بعضاً، حتى نتقي عدوانها وشرورها. والأرجح أن هذه الرؤوس الأسطورية الشرهة أخذت تغذى حبويتها من ضحايا الأيديولوجيات التى ترعاها وتقدّم القرابين استرضاء لرهبتها، وكل شيء تتناوله من ثقوب اليمين واليسار وما يتوسطهما، سيتحول إلى عصير من العظام والدماء يتقطر فى محاضر المؤتمرات ومقالات الصحف وبيانات الأحزاب. لـن تتوقف الماكينة الأفلاطونية هذه عن الجرش والهرس، ما دام عصير عضويتنا النتن يصب في أفواهها. إننى أصحح هنا خطأ متأصلاً في خارطة التوزيع الحيوي لقوى المجتمع والحياة، وأشير يائساً إلى الثقوب الجائعة في درع الطبيعة العراقية المهيبة، وأتضرع مخلصاً ألا تجتذب إليها مزيداً من المتخلِّين، المنسحبين من معارك العاصمة (المثالدة).

حين تشتد المعارك حول ثقب المتخلّى (وأعمق أغواره ثقب سرطان نهري، وأوسع أبعاده قصيدة من ديوان الشيوعي الأخير) ينفتح المجال الحيوي في لغة الضحايا والمتخلين، وقد يتسع ثقب السرطان ليغدو نفقاً يحمله من منطقة (المثال) المحروقة إلى أرض السلام والنور.

قد لا تميز لغة المتخلي من غيرها من لغات الثقوب اللاغية، حتى تبدرك أنها ليسبت فورية أو خامِلة، ليسبّ نتوءا صوتيا أو ميكروفونا أو شاشة أو زرا دوغماتيا، وقد لا تبتعد ذبذبتها المترادفة إلى أبعد من بوصات، فهي دون سمع الكائن المتعدد الرؤوس، وخارج قدرته على السحق والالتهام. وحين يرسلها (ثقبها) الحيوي، كرسائل من نوع غريب، دون سمعي، يكون الصمت قد صقلها ومنحها قدرة الانتقال والتصويت والاحتجاج. ولأنها تنبثق في غير أوانها، وتجري قراءتها على وفق أضدادها العضوية، يتفكك مبناها على عجل وينحرف معناها تبعا لترادف فصول المعارك والحرائق. غالباً ما توصف لغة المتخلَّى بأنها غامضة، شريدة، حالمة، ضالة، خائنة.. وقد ترجع إلى ثقبها كاسفة هضيمة، في ذبذبة مضادة لسيل الأصوات المتعالية حول ثقوب الصراع، وهذا سبيلها كي تذخر إرسالها إلى حىن أخر.

قد تكون فكرة (التخلّى) حلاً فردياً، وخلاصاً رومانتيكياً، إزاء فقدان الشعور بكتلة (الرأى العام) التي تخلخلت عضويتها تحت ضربات الرؤوس المستأثرة بالهرم السلطوي، ورُمّرت شعبيتها بصور متفرقة على شاشة التلفزيــون. ألم تــر أينمــا أدرت رأسـك جــداراً ميثولوجياً ترتسم عليه الصور المتصاعدة من الثقوب؟ لعلك انتبهت إلى شكلين متو الدين من مخلوقات أفلاطون، شكل الكائن الخرافي المتعدد الرؤوس، وشكل الهرم ذي الطبقات الذهبية والفضية والحديدية، وهما صورتان من سحر الدولـة المقلوب الذي ينقل مـكان الهرم من عصـر إلى أخر، تحت حراسة الكائن الخرافي. وحين فرّخت مخيلة أفلاطون مئات الصور التلفزيونية، كان هرم السلطة الهليني مع حارسه قد استقرا على أرض العراق، وأزاحا عضوية الدولة الحديثة إلى أحد الثقوب، فأصبحت حقيقتنا التاريخية لا أكثر من مونتاج صوري، وسلسلة من شاشات، ، حول ثقو،

السوفييتية (دار التقدم) لغرض في من أي قارئ.. أنه لا يحب الأشباح.. نفس فلاديمير إيلتش لينين، والثانية أنه يكتب بلا شروط خارجية تنتهك النص لتبدو الكتابة تشبه القراءة، نشرتها (دار اليقظة) إذ كانت ذاكرتي في عشرينياتها، على يد المرحوم في علاقة مسطحة ومنتذلة.. أي ساملى الدروبي، وهو من مؤسسي تكون المعادلة: كتابة أي كاتب تشبه البعث العربي الاشتراكي، والشيء قراءة أي قارئ.. بل يريد كتابة لا بالشيء يذكر، فإن خدمات هذا الرحل تنتمي إلا إلى شروطها الذاتية (يكتب الفذ للثقافة العربية هي من نوادر ما لنفسه) جمالياً ورسالياً. بمعنى أخر: إذا كانت المؤسسة

لا ينجح دائما، وإذا نجح فإلى حين..

هكذا اعترفت وكاله الاستخبارات

المركزية الأمريكية، مثلاً، بأنها وراء

ترويج الفن التجريدي لمواجهة

الواقعية الاشتراكية.. وكلاهما

حصانان مريضان لم يبلغا أي شأو

رسم بابلو بيكاسو ستالين فأغضب

الدكتاتور، وهو الفنان الشيوعى،

ورسم، أيضاً (نساء أفينيون)

عند العـودة إلى قولة بارت، السالفة،

فهو لا يعنى بها، كما فهمتها، أنه لا

يقيم أي اعتبار للقارئ، بل العكس

تماماً، حتى لو ادعى أنه يكتب

فى المضمار.

الكئىيات.

قدمه مثقف بعثى للأمة العربية. في اطار نقده لثَّقافة الحرب الواحد وأسلوب وضع السياسة الثقافية لبلد اشتراكي، كتب الناقد الشيوعي التشيكي جورج أرتزل: "نريد عملاً

عربية تقمعها وتزورها وتحيلها إلى الإعلام، في أفضل الأحوال، ليربح شاعر المليون دولار ويموت شاعر المليون ألم (آخرنا أنور الغساني). الشعر؟

هو القشية التي قصمت ظهر ثقافتنا اليوم.. هو يحتل واجهة أشتغالنا ونشرنا ونقدنا وكتابتنا.. والقارئ يمدلنا لسانه ساخراً؟

أمة حسية تعشق الشعر وتكتبه وتطرب له وتصفق. اللنجوم! النجوم تواطأوا، كلهم، في كتابة قصيدة تشبه متلقيها.. باستثناءات

م\_ت\_اسمية الدايني في ملتقى الخميس الابداعي

يذبح شاعراً فىليلة غبراء وهو يكتب قصيدة (أخرهم محمود البريكان)... اليوم التلفزيوني الفضائي العربي يزخر بكل شيء إلا نصف ساعة لقارئ وكاتب يتحاوران!

مع سبق الإصرار والترصد.

اعـذروا لى يأسـي وسوداويتـي رغم أنَّ الشَّعر أملتي الوحيد، وعلى طريقتى الخاصة، لأنتى أكتب لنفسي

قدمت اعمالا تعد فتحافي المسرح العراقى

لندن - ٢١ أب (أغسطس) ٢٠٠٩

النخبة العضوية، وما يمثلها مس صور انقرض بانقراض أدوات التصوير والتمثيل الشعبية. استولت شاشات الشوارع الكبيرة على إرث القوة العضوية العظمى للرأي العام، وحصلت رؤوس الكائن الخرافي على غذاء صوري غزير. إلى أين ننسحب، وأي الثقوب يقبل هذه الرؤيا؟

ما الصلّ لإزاصة هذه الأشكال الشيحية التي انتُخبت

بديلًا لأشكال عضوية كانت يوماً شعاراً ودليلا على

موقع النخبة السائرة في مقدمة الصفوف؟ سُحقت

إيقونات الشاعرة أرخوان في عدد (بيفين العربى) الجديد

بشار عليوي م السليمانية

صدر حديثاً في مدينة السِليمانية، العدد المزدوج ٢١-٢٠ من مجلَّة (بيفين" ١ " العربي) وهي مجلة فصليية تُعنى بشيؤون الثقافية والآداب والُفنون وتصدر بالُلغة العربية. ومجلة "بيفين العربي" تهتم بمد جسور التواصل المعرفي بين الثقافتين الكُردية والعربية، برغم أن القارئ العربي يجد صعوبة في الحصول عليها داخل العراق حيث لا توزع في باقي المَـدن العراقيـة، إلا أنها تُعتـبر من المجـلات الّرائدة في الساحــة الثقافيــة داخل إقليــم كُردستــان العراق. جاء هذا العدد المُزدوج، حاضناً للكثير من الدراسات والنصوص الأدبية. حيث تواصل المجلية نشير فصول الرواية الجديدة للكاتب والروائى العراقي محيى الدين زنكنه " والموسومة بـ(ثمة خطأ ما... في مـكاّن ما) حيث نشرت المجلّة في أعدادها السابقة ١٩/١٨/١٧ إثنين وثلاثين فصلاً منها. وكتبَ "يوسف يوسف" (المتخيل المسرحي والخلافة المتوحشة / هارون الرشيد \_\_ نظرة تفكيَّكية) وهي دراسة نقدية عن مسرحية "هارون الرشيد" الصادرة عن دار آراس للطباعة والنشر في أربيل عام ٢٠٠٦، وهي من تأليف الكاتب الكُردي "محمد موكري"، ترجمها من الكَردية الى العربية "غفور صالح عبد الله". ونشرت المجلة للقاصّة لمياء الألوسى ثلاث قصص قصيرة هي (تلك نجمة عراقية /على مسافة رغبات/مملكتان في قبو). ونقرأ أيضاً للكاتب "هوشنك درويشى" درّاستين نقديتين، الأولى تعنونت ب(فوضوية زامدارية تعيد ترتيب العالم شعرياً) وهي قراءة في تجربة فريد زامدار، أما الثانية فجاءت تحت عنوان (كريم دشتي.. شاعر الطقوس الصوريَّة التوالدية) وهي عن تجربة الشاعر كريم دشتى. وكتب الشاعر "جلالّ زنكابادي"

مقالاً عن مؤتمر باريس الذي خُصص لدر اسة معاناة الشعب الكُردي بعنوان (صحوة الضمير البشري في مؤتمر باريس ١٩٨٩). وضمن سعيها الحثيث في دعم الأدب العراقي الحديث، فقد نشرت المجلة ثلاث قصص للقاص "طـة الزرباطى" هـى (النبوءة/مـن تَكوُنْ؟/ من هُنا مرّت الحرب). كما نقرأ در اسة نقدية للشاعر والناقد الحلّي "رشيد هارون" بعنوان (الإشكاليتان السياسية والفنية في رواية \_\_ نباح \_\_ للقاص محمد موكري)، وكتبُّ الناقد "جاسم عاصى" قراءة نقدية في ديوان (فان إيروتيك) للشاعر الكُردي قوباد جلى زاده جاءت تحت عنوان (تداعيات الأسطورة والحكاية في الشعر). ونشرت المجلة للكاتب المسرحي طلال حسنٍ" نصباً مسرحياً بعنوان (أسود الزبد). ونقرأ أيضاً فصلاً من رواية (صهيل الدم) للأديب عفور صالح عبد الله". وللكاتب "زردشت" نقرأ مقالا عن المضرج السينمائي أكيرا كورساوا بعنوان (أكيرا كورساوا.. شيء ما يشبه السيرة الذاتية). ونشرت المجلة الجرء الأول من كتاب (رسائل من كُردستان ١٩٥٤\_١٩٦٣ لبرنارد وايتمان) ترجمه للعربية غسان نعسان. ونقرأ للناقد "ناجح المعموري" مُقاربة نقدية بعنوان (إيقونات الشاعرة أرخوان مروب الغجري من خريفه)، وللكاتب والناقد "صباح الأنباري" نقرأ (قداسة الضمائر وتجلياتها في قصيدة شاكر مجيد سيفو\_سبعة ألواح عراقية). ونشرت المجلة قصيدتين للشاعر أحمد هسنى هُما (أخذة القلب)، وقصيدة (لا تعبث بُحبى) ترجمهما للعربية نزار أحمد البامرني. كما نشرت نصوص شعرية مُتنوعة للشاعر "شاكر مجيد سيفو". من الجدير بالذكر أن إدارة المجلة تتكون من (فريدون عبد القادر\_ صاحباً للإمتياز / الأديب

مُصمماً). "١" بيفين / مُفردة كُردية وتعني (الحوار) باللغة العريية.

محمد موكري\_رئيساً للتحرير / جليل حسين \_\_



احتفاء بالمبدعين ضيف ملتقي الخميس الابداعي في اتحاد الإدباء والكتباب العراقدين وعلى قاعةً الجواهري، الفنان عبدالوهاب الدايني، وقدم الناقد السينمائي كاظم مرشد السلوم كلمة قال فيها انضبيف آلبوم احتد اعمدة الفين العراقي ،لم يكـن الفتـى المولـود في المحموديـة يعلـم ان دور الفتاة سبيلا الذي لعبه في مسرحية القبلة القاتلة، سيكون سببا لولوجه عالم الفن والابداع حيث التحق بمعهد الفنون الجميلة ليتعرف عن قرب على عالم الفن والسينما المعاصر، وليعزز هـذه المعرفـة بعـد تخرجـه سافـر الى ايطاليـا ليلتحق بالمعهد التجريبي للسينما والجامعة الدولية لعلوم السينما، حيث تخرج فيها عام ١٩٦٧ وليعمل مساعد مخرج مع رائد الواقعية الإيطالية الحديثة (فيكتور دى سيكا) ليعود بعدها الى العراق ليسهم في تفعيل الحركة الفنية العراقية مخرجا وممثلًا وكاتبا. وتحدث الناقد المسرحي عدنان منشد: ان اصحاب العمر الطويل فينا يتذكرون فيلم (عروس الفرات )عام ١٩٥٩ حيث كان الدايني بطل الفلم، وهو ممثل مسرح وسينما وتلفزيون معروف منذ اواخر خمسينيات القرن الماضي، حلت عليه اللعنة او بالاحرى حلت عليه الوشاية من قبل اقرب المقربين اليه، فحكم بالاعدام او لا ثم تعدل الي الحكم المؤبد شم الاعفاء الكامل عن السجناء السداسدىن .

فيها:منذ انبثاقاته الاولى، في عروس الفرات نهايـة الخمسينيات، ظـل هاجس الفـن يتلبسه، اخذ منه الكثير،لينتصر فيه اخيرا، ويصنع منه فنانا استثنائيا بامتياز، محض فائق في ثقافته، هو الذي لم يترك صغيرا او كبيرا لتأطير عالمه الفني من منابع الادب،قصة كانت أم رواية نافذة البصيرة، يحفر في ماهيات النصس لتنبثق على يديه مشاهد بصرية مذهلة متماه حد الولع مع ما يراه يخدم الناس يتداخل معه يتداخل لمغدو واحدا مدهشا في انتاج الجمال، فطنته الثقافية اشعلت الكثير من النماذج المبثوثة في المتون القصصيية يهدف دائما الى إيقاظ شخوص قد تبدو منزوية احيانا كثيرة، لاتبصرها عين القارىء التقليدي يلتقطها ويصنع منها هالة

وفى مداخله من قبل الشاعر صباح محسن جاء

بصرية رائعة. وتحدث الدايني بعد ان شكر كل الذين تحملوا عناء الحضور والذين تكلموا عن تجربته وقال: ان من يسأل لماذا توقفت عن الاخراج المسرحي، ولماذالم تهاجر كما هاجر الاخرون ،فى زمن الموت المجاني، في السبعينيات او ما بعدها، هذا هو مدخل الحديث، يذكر الذين عاصروني، والذين قرأوا سيرتى انني قدمت اعمالا تعد فتحا في المسرح العراقي، وكنت اتعامل واقولها بصراحة، مع الفنانين و التقدميين وهذه الحقيقة يعرفها الجميع، طلب منى ان اهاجر خوفا على حياتي،ولكنني تذكرت قصبة –لاوسكار وايلد- اسمها - الملك السعيد - ترجمتها انا عن الايطالية-مجموعة من سند وهند السنونوات-يلعبن في مياه راكدة وهناك قصيبات ، يبذين

Daof ra جانب من اللقاء

اعشاشهن عليها،وعندما حان موعد الرحيل، طلبن من القصبة ان تغادر معهن حيث الدفء وليكن –مصر في الاهرامات – ووصفت نفسي وكأننى تلك القصبة قصبة اوسكاروايلد التى لاتقدر ان تخلع جذورها من البركة الاسنة، مع فارق الارض الطاهرة، كيف استطيع ذلك؟ وإنا لا املك جناحين لاطير، وانا مثقل بطفلين وزوجة والارض، وعندما بقيت بمفردي حاولت ان اقدم اعمالا لاحدى الفرق التي كانوا يعتقدون انها فرقة تقدمية يسارية، قدمت عملا الاانهم رفضوا التعامل معى، بعد ذلك ذهب من ذهب الى الفرقة القومية وانتم تعرفون ماتعنى الفرقة القومية، الفرقة القومية تعني فرقة الدولة، تعني انك ان تكون ملتزماً باتجاه الحرزب القائد، وإنا لم اكن كذلك ولا اريد ان اكون كذلك،مع من اتعامل واصدقائي نصف روحى هاجروا، كانوا ممثلين وممثلات انحسرت ،لكننى فكرت مع نفسى، الموت فنيا ..؟وانا في اوج عطائي، تحولت الى التلفزيون، تحولت التي الكتابة بمُحض ارادتي، اختار الموضوع بمحض ارادتي، ولكن اعرف كيف ادخل واتخلص من قلم الرقيب، ثم بدأت امارس مهنتي الحقيقية وهي التمثيل، وايضا اختار الدور بملء ارادتی، دون ان اکترث او اهتم للمبلغ او الكم الذي سيردني او الذي يدخل في جيبي، كنا نخوض في مستنقّع قذر، قسم منا خاض به حتى وصل حد الانف، وقسم منا تلوث كعب حذائه، لان الارض هذه الارض الطاهرة للاسف الشديد لوثت.

واخذ يتذكر تداعيات المشهد الثقافي عموما في زمن جمهورية الخوف والموت المجانى، بعد ذلك كانت مداخلات من قبل اصدقائه ومجايليه، وفى نهاية الجلسة قدم الامين العام باقة ورد الى الداينى باسم ملتقى الخميس الابداعي متمنين له مزيدًا من العطاء الفني.