خارج العاصمة

## قراءة في قصيدة قديمة ابن الطثرية شاعر المرأة والقصيدة العضوية

## صلاح نيازي

Gle

## (1-1)

خلت المصادر الأدبية القديمة، وكذلك الحديثة، من اعطائنا نبذة وافية عن يزيد بن الطثرية، فهـو شاعر مخضرم مرّة، وأمـويّ مرّة أخرى. لكنها تتفق على أنه كان وسيما جميلا شريفا متلافاً، وأنه عُرف منتسباً إلى أمّه الطثريّة، نشر الدكتور حاتم صالح الضامن شعره ببغداد. مع ذلك فقد وردت على لسانه عبارة نقلها التبريزي ( مختصر شرح الحماسة ) تعليق ومراجعة محمد عبد المنعم الخفاجي: (كان يقول -اي ابن الطثرية-مَن أفحم عند النساء فلينشد من شعري، وكان كثيرا ما يتحدث إلى النساء). هذه العدارة – إن صحَّتْ لها دلالة موحية، لا أقلها أنه كان على دراية بشوون المرأة، وأمزجتها، وأنه على ثقة من أن شعره في هذا الباب تعويذة للعاشقين، أو طبابة – إن صحّ التعبير –.

هل يمكن فهم القصيدة، أو أيّ نصّ، دون الإلمام تفصيلياً بدقائق حياة المبدع؟ ذلك ما انتهى اليه الناقد الفرنسي سانت بيف. لكنّ يوميَّات الشاعر قد لا تكون مراَةً كاملة لما يدور في العقل الباطن، و لا تفسّر عمليات التفاعلات المعقدة التي تجري في تلافيف الدماغ معقدة ه غامضة

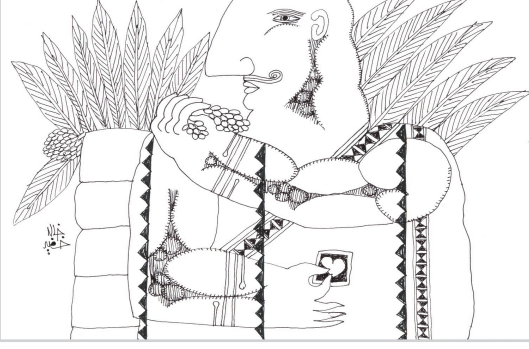
يقول بودلير: سيكون العقاب إمّا الموت أو العرل، إذا ما تشابه الشعر بالعلوم أو أصبح مجانساً لعلم الأخلاق. يقول بودلير كذلك إن الشعر واف بذاته.

هـذا هو الواقع. ففي قصيدة أصيلة واحدة، مهما كان موضّوعها، غزلاً أم فخراً، أم وصفاً، نستطيع أن نقرأ عصرا وعصورا، في حين لو قرأنا ذلك العصر اوتلك العصور فقد لاتكون لها علاقة وثيقة ببنية القصيدة وهيكليتها أو

على هذا الضوء، نحاول أن نقر أقصيدة أبن الطثرية وهي قصيدة رعوية بأي معيار: عُقىلىة، أمَّا ملاث إزارها

فدعص، وامّا خصرها فبتيل وكأنما كان يكفى للشاعر أن ينسب فتاته إلى

عقيل، لتكون من خيرة الفِتيات، ربما جمالاً، وربما حسباً، ربما خلقاً. أو ربما كانت تلك إشاعة واهمة، إلاً أن الشاعر وهو مستودع . الاشاعات، كان منتشياً بها وثملاً. لا ضير في ذلـك. المهّم أن الشاعر آمن بهـا بفورة شباب. ( والقصيدة تنمّ عن شاعر شاب في بواكير سنه المتوقدة) لكنّ حتى يُفرد الشاعر هذه الفتاة العقيلية عن بقيَّة لداتها العقيليَّات، صغَّر الصفة إلى عُقيلية، جعلها أكثر حميمية ولها ذواق خاصى. أكـثر هشاشــة. أكثر بـراءة، لم يُعجـمْ عودها بعـد بتجربة سابقة. ثـمّ ألا يدلّ التعبير هذا على ترف جسدي ولدانة وليونة،



وتكسر أعضاء.

بعد هذا الانتشاء الذهنى، ينتقل الشاعر إلى: ملاث ازارها ويشبهه بالدعص (قطعة مستديرة من الرمل ). أي أنه يجعلها صورة بصريّة مجسدة، ولكنها قطعة نحتية ثابتة اول الأمر.

ملاث الإزار، كما جاء في شرح الحماسة: الموضع الدِّي يُشدُّ عليه آلإزار، وهو العجز والنبات بعضه ببعض. حينما نقرأ البيت مرة ثانية نجد الشاعر متلذذا أو الكفل. إلا أن ثمة تداعسات للفعل لاث مثل ومأخوذاً بالفتاة العقيلية، يتطعمها في فكره: لف الشيء مرتين، أو طيّه، ولات بمعنى لاذ وهماً أم حقيقة، لكنها محجوبة عن الأخرين، واللوثة بالضم البطء والاسترضاء، ومن لكن ما أن يخرجها حتى يتصّول جسدها إلى المجاز: الملاث،.. أي المللاذ السيّد( الشريف،.. نبتة أو شجرة تنمو منقطعة عن أمهًا. هكذا نم ) لأن الأمر يلاث به ويُعصب... واللَّيِث بالكسر نبات ملتف ونبات لأنت،.. التَّفَّ الشاعر عن براءته ونِقائه حِينما حوّل الجسِد الانثوي لحماً وعظماً ودماً، إلى نبات ملتف، بعضه ببعض ... وقال أبو عبيد: لاث بمعنى ونموه والتفافه يوحي بربيع نمائه الملبّس لائث وهـو الذي بعضه على بعض، وقال ابن منظور: واللائث واللاث من الشجر والنبات: بعضه ببعض. . امّا بطء النمو النباتى فيوحي برزانة في ما قد التبس بعضه على بعض،.. (عن قاموس

المشى والخلق. أي أن الفتاة بعيدة عن الطيش تاج العروس)، ما يهمنا هذا هي التداعيات النباتية أولاً، وبطء أو النزق. تظهر قوة البيت في تركيب جمله، وخاصة الحركة واسترخاؤها، بالإضافة إلى لفَّ الإزار بكلمتى أما ... وأمّا، وفيهما تفصيل لما كان مرتين. وكأن الشاعر كان يمهد بعصب الازار الشاعر يتلذذ به من مشهد أو مشاهد، ولفه إلى استدارة قطعة الرمل: أي دعص. لا جاءت إمّا الأولى، بعد ثمل الشاعر بـ: عقيليَّة، يخفى كذلك ما يثيره الرمل من تداعيات، أقلها فأصبحت بدخولها المفاجئ وكأنها تعميق

الليونة والنقاء والرخاوة. هكذا حينما أخرج الشاعر فتاته من تلافيف للانبهار الروحى والذهني. من ناحية أخرى، خياله، جعلها منحوتة محجوبة، وكوّنها فإنها أبعدت البيت عن السرد المترهل، أمَّا أمَّا الثانية مع واو العطف فإمعان أطول في التلذذ ببطء مثل تكوين النبات، ولكنْ له طراوته والانتشاء حتى كأن الشاعر بهذه الاستبطابات وغضارته.

إنما كان يررع الفتاة في حناياه، فتتلبسه تستمّر الصورة النباتية في قول الشاعر: وأمّا بحيث لا يجد منها مهرباً. ولكن لماذا شبه خصرها فبتيل، جاء في شرح ديو ان الحماسة: الشاعر ملاث الإزار بالدعص؟ هل كان يمهّد الخصر البتيل: ما دقّ حتى كأنه انقطع ما فوقه

إلى ظبية أو غزالة أو حيوان جميل آخر؟ عما تحته لدقته. لكنَّ البتيل ترتبط كذلك لا ريب في إن حيو انات كهذه، لها رقة النبات بالنخل وهي الفسيلة التي انفردت عن أمهًا، وجماله وعدم إيذائه. فاذا صحّ هذا الافتراض، واستغنت بنفسها ... والبتيل من الشجر ما يكون الشاعر قد انتقل منطقياً، من عالم نباتي تدلت ثماره وكبائسه. هكذا يكون الخصر بريء، إلى أخر حيواني بريء. البتيل: ما دق وكأنه انقطع ما فوقه عما تحته، يقول الشاعر في البيت الثاني: بالاضافة إلى النمّو النباتي البطيء، وهو ما يتماشى مع معنى الملاث، وهو التباس الشجر تقيّظ اكناف الحمى ويُظلها بنعمان من وادي الأراك يقيل

في هذا البيت تستمر الثيمات الأصلية التي بذرها الشاعر في البيت الأول، فالتقيظ يوحي بالبطء والإسترحاء، وربما الرزانة في المشي. أما الأكناف وان كان معناها الظلال هنَّا إلَّا أنَّها فى الوقت نفسه تصرف الذهن إلى تداعيات أخرى، كالستر والحفظ. ويقال: كنف الأبل والغنم: عمل لها حظيرة يؤديها إليها ليقيها الريبح والبرد ( المعجم الوسيط ) وربما الحرّ. انتقل الشاعر بلفظه تقيِّظ، من فصل الربيع في البيت الأول إلى فصل الصيف. وهذا الانتقال السريع لا يتّم إلا إذا كانت الصورة ذهنيّة لها سرعة انتقال الوقائع في الأحلام، مع ذلك، عيَّن الشاعر المكان وهو نعمان من وادي الأراك، وكأنه أراد ان يقنع نفسه أن ما تصوره أو ما رآه، لم يكن حلما، أو وهما، وانما واقع، ملموسيته في جغرافيته، اما الحمى فهو الموضع الذي فيه كلاً يُحمى من الناس أن يُرعبي، وهو الشيء المحمبي، مما يتساوق مع

أكناف. هل كانت الفتاة إذن محمّية؟ كذلك ينصرف الذهن مع نعمان ووادى الأراك وان كانا مكانين بعينهما إلى الشقائق وإلى شجر الأراك.

هكذا أصبح المشهد مكانا آمنا ملتبس النباتات والأشجار، غير مكشوف للعين، إلا أنَّ عينَ

الشاعب، ربما كانت مدربة على معرفة هذا المكان الذي لا يأتيه إلاَّ بدافع رؤية فتاته، ربما بترتيب سابق، أو موعد. ربما لهذا السبب كان يخاطبها بصيغة المفرد: تقيِّظ ( تقيظ ) و يظُّلها، لكن هل كان هذا اللقاء المستور والأمن والمحمي مشروطا؟ هل افترضت عليه أن يراها حضورا ولا يكلمها؟ يقول الشاعر في البيت الثالث:

أليس قليلا نظرة إن نظرتها إليك، وكلاً ليس منك قليلً

يبدو أن اللقاء مشروط، ويبدو أن الشاعر وافق على الشرط، لكن الخلوة المطمئنة مغرية، ويبدو أنه كبح نفسه عن الاندفاع فتساءل تساؤلاً مستكيناً يثير العطف، ولكنه قررٌ فيه شيئاً هو أقرب ما يكون إلى الحقيقة كما يراها، وهي أن النظرة لوحدها قليلة، فاذا به يستدرك: وكلاً ليس منك قليل.

الغريب إن الواو قبل كلاً أي وكلاً بمعناها البلاغي، أفادت هذا قطع سلسلة الفكرة و التمادي بها. أي أن الشاعر صحا على نفسه واستدرك من سرعة الاستدراك والانتباه، فاذا هو بعيد هذا بعد أن خاطبها وكأنها قريبة منه او جالسة قبالته. لا عجب إن انتقل الشاعر في البيت الرابع:

فيا خلَّة النفس التي ليس دونِها لذا من أخلاً، الصَّفاء خلدلُ

للأسف يقول شارح ديوان الحماسة: الخلَّة بالضم لغة في الخيل وهو مَن أخلصت له الود، لكن ما دخل الخيل هنا؟ وكيف يستقيم شرحها بهذه وان الشاعر لم يجعلها جزءاً من المشهد. الصورة، خاصة.

المعنى المنطقي والقاموسي لكلمة: خلة هو الصداقة والمحبة التي تخللت القلب فصارت خلاله: أي في باطنه. هذا المعنى يتسق تماماً مع انكفاء الشَّاعر على نفسه، متوسلاً إياها بمناجاة لا يريد لأحد أن يسمعها، لأنه لا يثق، أو ليس له خليل يطمئن إليه.

من ناحية أخرى انتقل االشاعر بكلمة خلَّة من الخارج أو الظاهـر إلى الباطن أي النفس، وهو معنى ينسجم مع استحضار الفتاة في الذهب في البيت الأوَّل والثاني، ومع النظرة التى استفرها الصحو فانقطعت ولم تتطور في البيت الثالث، فراح يناجيها طيفًا صار في خلاله أي في باطنه.

حقق الشاعر في هذا البيت شيئين في أن واحد، أوَّلاً ضعفه الانساني تجاهها، ثانياً، عدم السدور بالغيّ والأنانّية، وهذا أقصّى الحرص على عدم التفريط بها، أو بسمعتها، التركيب المتدرّج للجملة: التي ليس دونها لنا من، ووضع اسم ليس خليل في النهاية، يدلل على أنها أصبحت في خلاله قريبة وبعيدة في أن واحد. قريبة لانها تجري في دمه، وبعيدة نفسياً بلا تجسد. بكلمات أخرى، إن تعرجات الفتاة فى شرايينه، انعكست على تعرجات تركيب الجمل.

لذا فهو حين يقول في البيت الخامس: ويا مَن كتمنا حبّه لم يُطع به عدوٌ ولم يؤمنْ عليه دخيل

شبح لشبح

محمد خضير

بعد أن أتم شاعر الأشباح فصلين من قصيدته الأوبرالية (المدينة الحجرية) تلقى نداءً هاتفياً، في الوقت المحدد من هزيع الليل، مصحوباً بهذا التحذير: ((بريكان. تعال وحدك من غير جهاز تسجيل أو كاميرة تصوير. لا نريد شهوداً. اقصد الموقع ج)).

اعتاد الشاعر أن يغير خطوط سيره، متأثراً بمفاجات الهواتف الليلية، فقد كانت باصورا تعيش فصولاً مقلوبة على أعقابها، وصبوراً منتزعة من دو اثرها. وكان عمله الأوبرالى مصمماً على أساس خارطة المدينية المقسومة إلى قطاعات ودوائر (وأغلب شعراء باصورا يعلق على الجدار خارطة من موقع غوغل على الانترنيت) تعيّن مواقع التماثيل والأشباح السائرة في نومها.

رسم محمود البريكان خارطته بنفسه، وفرشها على منضدة الزينة في مدخل الدار. بحث بإصبعه عن القطاع ج، وغرز دبوساً في مربع المبنى الرئيس في القطاع، ثم اعتدل و ألقى نظرة على شبحه في المراة مرددا المقطع الأول من قصيدته (شببح لشببح). رتب شعره وغادر الدار.

كان النداء صادراً من مبنى المحكمة الرئيس: من تراه سيلتقى في جلسة منتصف الليل؟ شبح الزوجة العقيم، أم شببحٌ النَّديد الراقص في المقـبرة، أم شُبح القاضي الذي سينطق بالحكم الأخير؟ ماً أكذب هواتف الليل! الأشَّياح لا تصدق وإن كانت جزءا منك، لا سيما القضاة المتحولون في هيئات حيوانية، وقد أعدوا الجلسة لمحاكمة الشاعر. تعساً لهم! قضى الأمر، حولتهم إلى تماثيل تنشد أشعارها بلغتها السنسكريتية التي نطقت بها أصلا في الكتب والدساتير. كان هذا هاتفاً كاذباً أخر، وقفل الشاعر عائداً إلى منزله في سيارة أجرة أسرعت به في شوارع مقفرة مبللة بالمطر.

الهاتـف الليلـي التالي جاء مـن القطاع د، الـذي يضم دائرة الطب العدلي. سَمع الشَّاعر هبوب الصَّوت البشَّري المتالف فى مسماع الهاتف، كموجة عظام تنهض من أجداثها، ثم تهمد كي ينفرد بالغناء صوت الشبح النديد جاهرا بالوحدة والصقيع. استقبل الشاعر موظف استعلامات الدائرة الذي نصحه بارتداء بذلة مطاطية صغراء اللون وجزمة طويلة العنق إضافة إلى طاقية الرأس، وأرشده إلى طبيب المشرحة

المسربل هو الآخر بدرع مطاطي أصفر يقطر منه الماء. نادى الطبيب أتباعه فأسرعت إليه أشباح مطاطية صفر وتبعته مع الشاعر. اصطفقت الجزمات الطويلة على أرض الممر المضاء بمصابيح شديدة التسليط، ثم ارتفع كورال الجبانة يشق السبيل إلى قاعة الجثث المحفوظة في توابيت زجاجية. قال الطبيب بأن باصورا تمتلك أكبر جبانة بين المدن المجاورة، وأمر الشاعر بتفقد شبحه النديد بين الجثث الممددة في التوابيت. تفحص الشاعر الوجوم البارزة من الأغلفةِ المطاطية، لكنه نفى أن يكون أحد ساكني التوابيت معروفاً لديه. قال الطبيب: ((يا لضياع المسعى! نحـن أسفون لسرقـة ليلتك الثمينة. يمكنـك الاستراحة في ذلك التابوت الفارغ. الرقم ٢٣. هيا يا سيدي الشاعر)).

هرعت الأشباح المطاطية ومددت الشاعر في التابوت الزجاجي رقم ٢٣، ثم أحكمت الغطاء. وبعد انسحاب الفرقة مـع طبيبها من القاعة، عاد النشيد وغطى الجبانة بأسرها. سكن الشاعر في قرارة الحوض الزجاجي، ولم يرد على الهو اتف الليلية الكاذية.

جاء الهاتف الأخير من رصيفِ الميناء، المعيّن على الخارطة بحرف ن. رنَّ الجرس طويلاً في المنزل الفارغ، وفي هذه الأثناء كانت الفرقة المطاطية تنقل تابوت الشاعر إلى ساحة الميناء، منشدة مقاطع من قصيدة (رحلة الدقائق الخمس). استقر التابوت على الرصيف المبلل، وبدا المكان المليء بالرافعات والأبراج مألوفاً لنظر الشاعر. غمر فنار المناء فى أقصبى الرصيف التابوت بضوئه المتقطع. وشاهد الشّاعر خلال الجوانب المغبشية أشبياح المشرحية التي نقلت التابوت جامدة كالتماثيل. تطلع إلى السماء المليدة بالغيوم، وانتظر أن يتقدم أحدهم فيرفع الغطاء ويسمح له بارتقاء أحد الأبراج كي يتم الفصل الأخير من قصيدته الأوبر اليـة، كما أتمَّ فصليَّها السابقـين في هذا المكان. تذكر الشاعر أنه لبي نداء هاتفين متعاقبين من رصيف الميناء قبل ليال، و أنه ارتقى السلم الضيق للـبرج وجلس إلى منذ وضعت في فسحته الصغيرة. هذا على ضوء الفذار المتقطع كتب الشاعر رؤياه عن ((مدافن الأزمنة)) التي ترقص فيها الأشباح في شحوب القمر، وتنحت أحلاماً من الحجر، تحت ناظره على الرصيف. يتذكر

المترنح من ساحل الميناء.

في نادي الشعر... نحر يدحرج احمراره في العيون متابحة

## R

محمود النمر

ضيف نادي الشعر في انتحاد الادباء والكتاب العراقيين السبت الماضى وعلى قاعة الجواهري. مجموعة من الشّعراء في "قراءات شعرية لكل الاجيال" وقدم الأصبوحة الشاعر جبارسهم السوداني الذى رحب بجميع الحضور .بعدها تحدث الشاعرياس السعيدي قائلا : اليوم اصبوحة شعرية مفتوحة لكل الاجيال الشعرية وبلاحدود.

ثم قبراً الشاعبر محمد على الخفاجي قصيدة (صاعود النخل)جاء فيها/غالبا ما اراه في بساتينه/يرتقى نخلة/ويغلغل في النخل منجله/السلاح الوحيد الذي لا يلام/لحظة القطع او لحظة الاقتحام/قسوة القطع فيه لها مايبررها/فالنخيل يتخفف من عبئه كل عام/فليس جديرا به ان تظل على جذعه سعفة يابسة /مثلما يفعل العسكريون ذوو الرتب الدائسة.

اما الشاعر فيصل مهدي المحنة فقد قرأ قصيدة من الشعر العمودي

بين الحكَّايات عمري والحكومات/وجدته بينما ضيعت اوقاتي/طرقت صخرا بصخر فانتَّبهت على نبض يضيء رنين بين اصواتي/بحت باوتارها الاحلام وازدحمت/ بها الاغاني فشد الاخرس العاتي. فيما قرأ الشاعر

مروان عادل حمزة قصيدة نصب مفتوح : على باب رغيفكم الوحيد/فم جاحد/ومنزلكم خاتم على يقطع صلاته/وقصتكم بضعة من رسول سيؤذونه/وفم ازرق يودع القبلة الندية/ونحر يدحرج احمراره في العيون/ وقصتكم ينفخها ابراحل/فحيوا على العراق. اما قصيدة الشاعر ياس السعيدي فكانت بمناسبة استشهاد الامام على جاء فيها/اليك على خجل اقبل/يقربني الم اعزل/اخاف المرور الى راحتيك/فيسحبني جرفك الاجمل.

وقرأ الشاعر الفريد سمعان قصيدة -اشرعة الاماني -من تاتى فرصة الفرح المؤجل منذ اعو ام/على سفن تعاند سيرها الامواج/ماالذي يجري/يدفن سره المدفون مابين المواسم/وحدي يعانقني المدى/ولا القى نسائمه بدربي/

حزم من الاهات/شجن تارجح فوق اغصان الدوالي. وقرأت الشاعرة علياء المالكي قصيدة – على طريق المدينة- الكل اضاع السير على طرق المدينة/الشوارع معيدة باللدل/و الضوء المنبعث من حرائقنا/همس اشتعالات البقاء/للصوت المعتق فى بوصلتى/مدينتى رغم شحوب وجهك المرهق بالحزن. فيما قرر أالشاعر جاسم بديوي: لتهرب منا طرائدنا/ثم نخبر زوجاتنا/ ربما قد نعود على زمن الاخرة/نعم انهم قادمون/ومن تحت قمصانهم/ومن كوخ شيخوخة السيسبان/وكانوا يغطون ابواقهم تحت ريش الطواويس.

المتعاقبة.

وكانت هذاك قصائد متعددة الرؤى والسرد الشعري واختلاف فى القراءات الشعرية ومن جميع الحقب



المدى في مهرجان فينيسيا السينمائي الدولي

«غرفة الإبسن» الذي

فاز به ناني موريتي

بالسعفة الذهبية

قبل خمس سنوات

و «سنواتنا الجميلة»

لمساركسو توليو

جوردانا، إضافة

إلى شغلها قبل ثلاث

سنوات عضوية

لجنة تحكيم مسابقة

«الكاميرا الذهيية»

فی مہرجان «کان»

السينمائي الدولي.

ما لم يُثر أي سجّال

أو إحتجاج هو

منح جائزة الأسيد

الذهبى إلى المخرج





منحت لجنة التحكيم الدولية للدورة الـ٦٦ من مهرجان فينيسيا (البندقية ) السينمائي الدولي برئاسة المخرج التايواني «أنغ لي» الأسمد الذهبي إلى فيلم «لبنان» للمخرج الإسرائيلي سامويل ماوز. وحصلت المخرجة و ألفنانة التشكيلية الإيرانية المهاجرة شيرين نشأت جائزة أفضل مخرج عن فيلمها الأخاذ «نساء دون رجال» وخصّت الألماني (التركي الأصل) فاتح أكبن جائزة لحنَّة لتحكيم الخاصة عن فيلمه الممتع والجميل ( مطبخ الروح). ونالت الممثلة الروسية كسينيا رابوبورت كأس فولبى كجائزة أفضل ممثلة عن دورها في الفيلم الإيطالي (الساعة المزدوجة) للمخرج الإيطالي جوزيبي كابوتوندي ونال الممثل البريطانى كولين فيرث كأس فولبى كجائزة أفضل ممثل عن دوره الصعب والمعقّد في فيلم ( رجل وحيد) للمخرج توم فورد.

وخرجت أفلام كثيرة كانت فى دائرة الترشيح منذ الأفلام الأولى للمهرجان وأنجزها مخرجون مهمون مثل مايكل مور وفيرنر هيرتزوغ وستيفن سوديربيرغ وجوزيبى تورناتوري. وأثارت جائزة (مارتشيللو ماستروياني لأفضل طاقة شابة) التي مُنحت للنجمة الإيطالية ياسمين ترينكا، الكثير من التساؤلات والاحتجاجات وأعتبرت تلك الجائزة عبارة عن «جبر خواطر» للسينما

لإيطالية التي خرجت، هذه السنة أيضاً، «من المولد بلا حمّص» رغم أن المدير الفني للمهرجان إختار للتشكيلة الإيطالية رباناً هاما وكبيرا مثل المخرج الأوسكاري جوزيبي تورناتوري وضم الفريق الإيطالي مخرجا هاماً مثل ميكيلى بلاتشيدو والذي أُثار فيلمه حفيضة سياسيى اليمين الإيطالى الذين طالبوا بمقاطعة الفيلم، رغم كونه من إنتاج شركة ميدوزا التي يمتلكها رئيس الحكومة الإيطالية (المدعوم من اليمين). ولم ينل هذا الفيلم إلا الجائزة التي مُنحت إلى ياسمين ترينكا التي لا يمكن اعتبارها، رغم براعتها، ممثلة مبتدئة لأنها تتواجد على الشاشة منذ أكثر من عشر سنوات وشاركت في العديد من الأفلام الإيطالية المهمة المشاركة في مهرجان «کان» مثل

الإسرائيلي سامويل ماوز عن فيلمه الهام للغاية «لبنان» والذي تناول في قصّته، وعدر تجربة شخصية مناشرة، مأساة حرب الاجتياح الإسرائيلي للبنان صيف عام ١٩٨٢. وقال رئيس لجنة التحكيم الدولية «أنع لى» بُعَيْدَ حفل تسليم الجوائز أن «اللجنة صوّتت لفيلم «لبنان» بالإجماع فيما منحنا جميع الجوائز الأخرى بالأغلبية». ولم تأت الجائزة لفيلم «لبنان» مُفاجئة فقد كان في الأجود منذ العرض الأول للفيلم في الأيام الأولى من المهرجان وظل حتى النهاية هو العمل الذي تنافسه الأفلام الأخرى. وفيما كانت الجوائز الممنوحة فى السنين السابقة تثير الكثير من السجالات والجدل، فإن الفيلم الفائز هذه المرة أثار الكثير من

التساؤلات وسيكون مثار جدل وتحاذب كبيرين، بالذات في داخل إسرائيل، لأنه يضعها في مواجهة إحدى أهم مكوّناتها، أي تاريخها العسكري والعدوانى ضد الشعبين الفلسطيني واللبناني.

وإلى جانب طرحه تساؤلات كثيرة حول الحرب وأهوالها من وجهة نظر من يشارك فيها فعلاً ويكتوي بنار خطيئة القتل، فإن الفيلم الإسرائيلي «لبنان» يمثَّل مرحلة هامة فى الإنجاز الفنى الإسرائيلي لأنه يواصل، مع أفلام سبقته، مثل «فالس مع بشير» و «رحلة الفرقة الموسقدة» وأعمال عاموس غيتاي ووثائقيات سيمون بيطون وأفى مُغربي، في فتح ملفات خطايا أسرائيل تجاه الفلسطينيين واللبنانيين، ويوسّع «لبنان»

دائرة الضوء ليشمل سورّيا أيضاً. وهو هام لأنه يطرح تساؤ لات كثيرة من بينها: هل سدأت إسترائيل حسابها الذاتي مع سياستها الحربية؟

وهل أصبحت لبنان فيتنامها هذه وغيرها من الأسئلة طُرحت بعد انتهاء العرض الرسمى للفيلم، وهي نفسها التي طرحت قبل عامين عندما اقترب أري فولهام بفيلمه «فالس مع بشير» من ملف الاجتياح الإسرائيلي للبنان وحصار بيروت ومذبحة صابرا وشاتيلا. وأذا كان فولهام فعل ذلك منن خلال فيلم تحريك و تحاشى إيراد اسم لبنان في العنوان فإن زميله سامويل ماوز واجه الملف بشكل مباشر ابتداءً من العنوان عالية تأثير كبير على مجاميع كبيرة في الذي أطلقه على الفيلم، فهو يقترب من «لبنان»

بكل ما يعنيه هذا الإسم من ثقل في الضمير والوعى الإسرائيليين ، وبالَذات فَى ضمير ووعى من شاركوا في تلك الحرب واقترفوا فضاعاتها، لا بل أولئك الذين تلطّخت أياديهم بدماء مواطنين لبنانيين وفلسطينيين، بالضبط كمخرج الفيلم الذي لم يُخف هذه الورطة وقال في المؤتمر الصحفي الأول لعرض الفيلم «في صبِيحة الحرب ضَغطت على الزناد وقتلت رجلاً لا أعرفه...» وأن «هذا الفعل ظل يُلحّ علىّ طيلة هذه السِنين وكنت كلّما اقتربت من فكرة كتابة الفيلم أحجم عنها لأننى لم أتجاوز بعد ذلك الهول...» سيكون هذا الفيلم مهماً للغاية لأن للفعل الذي يُنتجه عمل سينمائي مُنجز بجودة

المجتمعات، وبالذات

الشبيبة التي ما عادت

تشق بالسياسات

العسكرية وتنأى

بنفسها عن المؤسسة

اليمينية التى تدفع

ساتجاه الحرب

واستمرار التوتّر.

وسيكون التأثير

كبير أليسعلىصعيد

السجال في المجتمع

الإسرائيلي فحسب

بل أيضاً على صعيد

تحفيز سينمائيين

إسرائيليين كثيرين على الاقستراب من

الملفات الشبائكة

والإشــكالـيـة في

تكوينة هذا المجتمع والذي بات ذاهبا إلى طريق مسدود ووحيد، وهو طريق المواجهة العنيفة مع الفلسطينيين والعرب بشكل عام. يقول ماوز عن الذين شاركوه مأساة الحرب في لبنان «يتخيّل الجميع أن من تشارك في مأساة كهذه يبقون على صلة دائمة وتظل الأواصير بينهم متينة، أمّا أنا فلا أترقب إلاً اللحظة التي أستيطع التحرر من ربقة ذلك الكابوس. لقد كان أؤلئك الجنود رفقة الجحيم، ولم تراودني خلال كل هذه السنين الرغبة في لقائهم ولم أمتلك الشجاعة لذلكً. لبنان هي فيتنامنا...».

لكن، وبرغم أهميّته الكبيرة فإنه لا ينبغي أن يُفهم هذا الفيلم على أنه رفع راية التضامن مع الشعب اللبناني أو الفلسطيني. فهو فيلم لمخرج إسرائيلي يساجل ويناقش، من خلال مغامرة الحرب (والحروب) في لبنان، مشكلة إسرائيلية داخلية. إنه تَحاسَبُ مع الذات ومع الوعي، لكن وبرغم ذلك لا ينبغي قراءته، عربيا، بعجالة ووفق القوانين والمقولات الجاهزة، والاستحقاقات المحقّة فى غالب الأحيان، بل ينبغى، برأيى، التعامل معه كواحد من المنعطفات الهامة في الوعي الإسىرائيلي والذي قد يترك تأثيره على تطوّرات الصراع الإسرائيلي العربي، أن لم يكن بشكل مباشر وعلى المدى القصير المدى في صناديق الإقتراع، فإنه سيتسبب، لا محالة، في خلخلة الطمأنينة التي تسرّبها الزعامة الإسرائيلية الرسمية إلى مواطنيها مُقَدّمة نفسها إلى الناخب الإسرائيلي وكأنها «متراس الدفاع» ومقدّمة الفلسطينيين والعرب باعتبارهم «عدواناً متواصلاً وسيفاً مسلتاً على رؤوسهم».



