







ادونيس رأس اللغة وفداحة الاسئلة



حين يموت الفكر على عتبة المكان!





# الندامي وأدوسي ومراع المداهة

ناظم عودة

وليس (الجمالي) سوى أحد تلك الأقنعة الزائفة التي تتقنع بها الأنساق بغية الإُخفاء، وبمقتضي هذا المستصفي سيعدٌ الغذامي كلِّ دعاورِي أدونيس في الحداثة... خطاباً لفظياً لا يؤدي إلا الى مزيد من النسقية الرجعية (٣) ويتزامن . ذلك كله ومحاولة الغذامي أن يكشف الخلل في الخطابِ النقديّ، فيقرر أن ما يتراءي لنا جمالياً وحداثياً في مقياس الدرس الأدبي هو رجعي ونسقي في مقياس النقد الثقافي (٤) وبعد ذلك سيكون الشعر هو

المسؤول عن شعرنة الذات وشعرنة القيم (٥). وبعد هذا التقرير لا يمكن النظر الي أفكار الدكتور عبد الله

٤ ـ شعرنة الذات وشعرنة القيم. الغذامي بشأن أدونيس وبشأن الحداثة على أنها أفكار نقدية محضة لمشروع يعتمد الغذامي في ما يقرره بشَّأن الحداثة العربية على (الشعر) بوصفه الحداثة العربية في الشعر، وإنما الأمر وثيقة تاريخية وفكرية صالحة لتكوين يتعلق بقضية مزدوجة يسعي الغذامي صورة حكم نقدي قيمي على مرحلة ثقافية وفكرية ذات امتداد زماني وذات فرضيات تتعلق بالنقد الأدبى بوصفه تنوع في شكل الخطاب وفي مضمونه. منهجاً، وبالحداثة بوصفها مُشروعاً ولم يكن ذلك ممكناً من الناحية المنهجية، للتجديد. والقضية متلازمة في عرفه لأن الشعر لا يصحّ أن يكون وثيقة على الأصول الفكرية التي توجه عمل المنهج التاريخ بل التاريخ يصحّ أن يكون وثيقة على الشعر. وبشأن هذا التساؤل في النقد بعامة، وإذاً ما أردنا أن نعرف المركزي الأول الذي ما يلبث الغذامي ما يختبئ ثقافياً خلف إعلان الغذامي يردده في أكثر من موضع في كتاباته النقدية، يمكن القول إنّ مشروع الحداثة أدونيس ونزار قباني وغيرهما من الشعراء ينبغي علىنًا أن نلمٌ بالسيرة العربية ينطوي على أربعة جوانب: ـ الأول، فكري، يتعلق بمنظومة الأفكار النقدية للغذامي وبالتحولات التي الجديدة التي تتمتع بخواص التفرد طرأت على كتابته النقدية منذ منتصف الثمانينيات حتي مشروعه الأخير الذي والتمرد والتجاوز والغرابة وزحزحة منطق اليقينيات، على النحو الذي حدث أطلق علىه: النقد الثقافي، وتلك مسألة مع متنورى النهضة العربية حينما اخرى نناقشها لاحقاً في إطار الحديث عن منهج الغذامي في الّنقد الثقافى. إنّ واجهوا أفكار دارون واوغست كونت وديكارت وسبينوزا وماركس ونيتشه الاقتباسات الأربعة الأنفة يمكن إجمالها في أربع قضايا أساسية تتفرع الي وسيمون وأخرين، وكان متنورو النهضة يهدفون الى أن يجعلوا العقل يتطور بتطور المعقولات والمحسوسات، ولاريب في أن هؤلاء المفكرين يتفقون ٣ ـ لفظية الحداثة الأدونيسية ورجعيتها في شيء أساسي وهو مناهضة الركود

العَقليُّ في النظرُّ الَّى الأشياء وفي

الى بسطها من خلال ما طرحة من

وفي دأبه الأخير لإعادة النظر في

رجعية الحداثة العربية ورجعية

قضایا اخری:

النسقية.

١ ـ رجعية الحداثة العربية.

٢ ـ الجمالي بوصفه قناعاً نسقياً.

تفسيرها، ومناهضة منطق التقليد. وانتقلت هذه المناهضة الى المفكرين والإصلاحيين العرب، فقد التفت الشيخ محمد عبدة لفتة نابهة حينما قارن بين عالم الإسلام (الشرق) وعالم المسيحية (الغرب) مقارنة تبين حركة العقل الشرقي والعقل الغربي في التطورات المادية و التاريخية التي حدثت منّد ظهور الإسلام، فهو يري، مثلاً، أنّ الديانة المسيحية بنيت على المسالمة والمياسرة في كل شيء (٦) أما الديانة الإسلامية فقد وضع أساسها على طلب الغلبة والشوكة والافتتاح والعدة ورفض كل قانون يخالف شريعتها ونبذ كل سلطة لا يكون القائم بها صاحب الولاية على تنفيذ أحكامها، والناظر في أصول هذه الديانة ومن يقرأ سورة من كتابها المنزل يحكم حكما لاريبة فيه بأن المعتقدين بها لا بد أن يكونوا أول ملة حربية في العالم، وأن يسبقوا جميع الملل الي اختراع الألات القاتلة وإتقان العلوم العسكرية.. (٧) لكن الأمر معكوس كما يرى الشيخ، فالأمم المسالمة تحولت الى أمم حربية أنشأت صناعات راقنة واتجهت الى استعمار الشعوب، والأمم الحربية التي كانتِ راقية الصناعة (وهو يضرب مثلاً بمحمود الغزنوي الذي استعمل المدافع في حربه ضد الهند

وأدخل اليها الإسلام في الوقت الذي كان الغرب لا يعرف شيئاً عن صناعة المدافع) أصبحت لا تعرف شيئاً عنها في العصر الحديث، (٨) ولا يترك الشيخ محمد عبدة ذلك دون ذكر للمسببات، فهو يرد تلك الصحوة الصناعية الى الصراع الذي دار بين الأباطرة الرومان والمسيحية فانفسح لهم مجال الفكر... وكانت براعتهم في الفن العسكري واختراع ألات الحرب والدفاع مساوقة لبراعتهم في سائر الفنون (٩)، أما المسلمون فبعد أن نالوا في نشأة دينهم ما نالوا، وأخذوا عن كل كمال حربي حظاً، وضربوا في كل فخار عسكري بسهم... ظهر فيهم أقوام بلباس الدين وأبدعوا فيه، وخلطوا بأصوله ماليس منها، فانتشرت بينهم قواعد الجبر، وضربت في الأذهان حتي اخترقتها، وامتزجت بالنفوس حتي أمسكت بعنانها عن الأعمال (١٠). ـ الثاني، نظري، يتعلق باستيعاب النظرية والوقوف عند بعض معضلاتها، ومن ثم محاولة الطرح النظرى الخاص، على النحو الذي جسدته كتابات طه حسين وسلامة موسي ومحمد مندور وعباس محمود العقاد ومحمود أمين العالم وعبد العظيم أنيس ومحمد النويهي ونازك الملائكة (الناقدة)



وحسين مروة وغالي شكري وأخرين. ونحن هنا أمام تنوع نظري يشمل المنهج التاريخي المعدل بفرضيات (ديكارت) العقلانية، أو المنهج التاريخي المعدل بفرضيات (لانسون) التي تلح على إبراز الجانب الروحي القومي، أو المنهج القائم على توجهات أيديولوجية اشتراكية وماركسية، أو المنهج الذي انبهر بفرضيات فرويد التى أسست علماً لتأويل العالم اللاشعوري المتجسد في السلوك الإنساني، أو المنهج الذي يمكن تسميته بالمنهج (الفيلولوجي) القائم على تفسيرات لغوية حسب. وعلى ذلك فنحن أمام حداثات نقدية مختلفة لا يمكن تنميطها في نمط واحد. وتوضح لنا معرفة ذلك الآختلاف رؤية أدق في توصيف الجانب الرجعي في مشروع الحداثة العربية، وهنا يكمن اعتراضي على مسعي الدكتور الغذامي الى تنميط نماذج الحداثة والنظر الىها نظرة واحدة محصورة في أدونيس وحده. - الثالث، مادي، يتعلّق بعملية تحديث المجتمع العربي من النواحي المادية

- الرابع، جمالي، يتعلق بتحديث الوسائل والأشكال الفنية للتعبير عن عالم الروح، على النحو الذي جسّده السياب ونازك والبياتى والحيدري فى حركة الشِعر الحرفي العراق. وعلىناً أن نقرّ هنا أن ذلك لم يحدث دونما موطئات، كمحاو لات على أحمد باكثير ومحاولات لويس عوض في بلوتو لاند، ودونما أصول تراثية أيضاً، كالمحاولات التي تقرن حركة الشعر الحر بشعر البند. بين انطون فرح ومحمد عبدة وقد أوجدت هذه الجوانب الأربعة مجالاً للتصادم بين القديم والحديث، على النحو الذي جري بين أنطون فرح ومحمد عبدة، أو بين أنطون فرح وجمال الدين الأفغاني، وما تمخض عن هذا الحوار من ولادة مفاهيم وأفكار جديدة بشأن علاقة الدين بالسلطة أو الديمقراطية والحكم أو التوجه العلماني أو العدالة أو الحقوق الفردية. وقد تمخض ذلك الحوار بين السلفيين والليبراليين عن رؤية جديدة للواقع وللفكر تعطى دفعاً للحياة الى الأمام، لا يمكن وصفها بالرجعية. وكذلك تساؤ لات طه حسين بشأن اليقينيات المنهجية في دراسة الأدب الجاهلي وما دار بينه وبين التيار السلفي من جدال قد أحدثت انعطافاً في طبيعة الدراسات الأدبية، على الرغم ممّا قيل بشأنهما (أنطون فرح وطه حسين). وهذا هو قانون الأفكآر الجديدة بعضها يثير أسئلة وبعضها يؤسس وبعضها يندثر. ولم تكن حركة الشعر الحر في العراق أُقلٌ جلبة فقد تألب الشعراء والنقاد والمثقفون العراقيون والعرب ضدهده الحركة التجديدية، لكنها لم تكن حركة طارئة بل حركة تعي مكمن الأزمة في القصيدة العربية، وقد ترك ذلك الوعي وتكريسه شعرياً آثاراً في تاريخ الشعر العربي لا يمكن تقليل شأَّنها. وبعد ذلك يصبح من التعميم اللامنهجي القول

برجعية الحداثة العربية. ولكّن الغذامي

شعرية أدونيس حسب، ومن اجتزاءات

الأدونيسية بتضخماتها المسرفة بالتعالى

. الأسطوري في تفرد هذه الذات وتميزها

الخرافي، فهي تري ذاتها بأنها: أنا العالم

مكتوباً، وأنا المعني، وأنا الموت، وأنا

سماء وأتكلم لغة الأرض، وأنا التموج،

الداعية والحجة (١١) ويشعر الغذامي

بالحرج حبن يلتفت الى نفسه فيجدها

تحاكم المتخيل محاكمة عقلية صارمة

شبيهة بمحاكمة السوفسطائيين من لدن

سقراط، فما كان تهويماً بلاغياً في نظر

سقراط تحوّل الى مبادئ براجماتية في

نظر برتراند رسل، وبصدد ذلك يقول

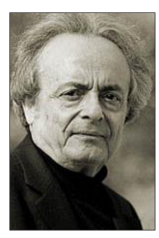
وأنا النور، وأنا الأشكال كلها، وأنا

ينظر الى الحداثة العربية من منظور

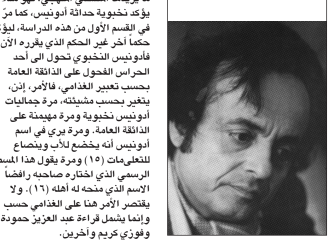
مختزلة تتمحور في حديثه عن الأنا







نحن أمام حداثات نقدية مختلفة لا يمكن تنميطها ي نمط واحد. وتوضح لنا معرفة ذلك الاختلاف رؤية أدق ي توصيف الجانب الرجعي ي مشروع الحداثة العربية



الغذامي مبرراً حرجه ويجب علىنا هنا أن نحتاًط لأنفسنا فلا يأخذنا الوهم الى أبعد مما يصح، إذ ليس من الصحيح أن نتصور أن هذه المقولات مجرد تعبيرات شعرية مجازية (١٢). وهو يري أنها ليست كذلك لأنها مكرورة عن شعراء سبقوا أدونيس الىها (١٣) ولأنها تتكرر عند أِدونيس في خطابه التنظيري، تماماً مثلما هي في أشعاره (١٤). وإذا ما اقتنعنا بهذين السببين فسنري أن تكرارها يكرس كونها شعرية متخيلة ذات أغراض دلالية لا تتطابق بالضرورة مع ما يرمي الىه الغذامي، ولا يعني هذا التكريس أن المتخيل ضد العقل، لكننا لابد أن نحترز من خداع الوسيلة المتخيلة، فقولنا: أنا الموت، له تفسير عقلي يختلف عن تفسيره التخيلي فالأول يباشر الدلالة منذ اللحظة الأولى حداثة ادونيس

والثاني لا يباشرها إلا بعد أن يستحضر لها مسوغات التأثير والاستجابة. وهذا شرط لابد من وضعه في الحسيان في النقد الثقافي ولا أقوّل في النقد الجمالي. وعلى وفق هذا الشرط يمكن أن ننفي الصفة اللفظية عن حداثة أدونيس من جهة ونؤكدها من جهة اخرى، ولكن كيف؟. لا يمكن الحكم على تجربة أدونيس الشعرية والقول فيها إنها محضِ حداثة لفظية، لأنها تختزن تصورا جديدا للعالم وللأشياء من وجهة نظر أدونيس نفسه؛ المثقف الذي قرأ التراث والمعاصرة في أطروحة أكاديمية فوضع يده على كل الحركات التى تغاير وتختلف عن السائد من ناحية لغة الخطاب، ومن ناحية الخطاب نفسه، وعلى هذا الأساس لابد أن نقترح تاريخاً للروح أيضاً حتى نعاين التطورات التي حدثت في عالم الروح مثلما نعاين التطِورات التي حدثت في عالم المادة أيضاً، فقد كان أدُّونيس يبحُّث في اللغة عن وسائل اخرى تعبر بدقة عن قلق الروح الذي لا ينضب. إن هذا الافتراض يؤكد لفظية حداثة أدونيس في مضمار الشعر الذي ينأي عن كل شكل من أشكال الحداثة حينما لا تكون البداية من تحديث اللغة نفسها. وإذا ما كان الغذامي يرمي الى أن أفكار أدونيس

التجديدية لم تتحقق في واقع الحياة الثقافية فكأنها محض ألفاظ فارغة من المحتوي الواقعي فإنّ التنبؤ بالنتائج قبل المقدمات لا يجوز من الناحية المنطقية، وهنا يمكن التساؤل، هل من الممكن أن يُحجم المشرع القانوني لمجرد أن يخطر في خاطره استحالة تطبيق شرعته؟. إنَّ عامل الزمان وما يحوط به من ظروف وأحداث وتطورات شرط منهجي في كل محاولة لدراسة بناء ثقافي أُو أُدبي، فعامل الزمان هو الذي يجعلُ الغذامي يغفل عن رؤية (النسقية) في خطاب أدونيس في فترة سابقة، وهو الذّي جعله أيضاً يتنبه لها فيما بعد. وعوداً على بدء، باتجاه الغطاء الجمالي الذي يقرره الغذامي، أريد أن أكشف عن طريقته في توجيه الكلام الى الوَّجِهَّة التي يَّريدُها هو نفسُه، لا الى ما يريدها المُقتضي المنهجي، فهو مثلاً يؤكد نخبوية حداثة أدونيس، كما مرّ في القِسم الأول من هذه الدراسة، ليؤكد حكماً أخر غير الحكم الذي يقرره الآن، فأدونيس النخبوي تحول الى أحد الحراس الفحول على الذائقة العامة بحسب تعبير الغذامي، فالأمر، إذن، يتغير بحسب مشيئته، مرة جماليات أدونيس نخبوية ومرة مهيمنة على الذائقة العامة. ومرة يري في اسم أدونيس أنه يخضع للأب وينصاع للتعلىمات (١٥) ومرة يقول هذا المسم الرسمي الذي اختاره صاحبه رافضاً الاسم الذي منحه له أهله (١٦). ولا يقتصر الأمر هنا على الغذامي حسب

# حوارات مع أبي.. أدويس

دني غالي



عينان فضوليتان متحديتان وشيء من طفولة ودلال. نينار اسبر، وجه منحوت المعاني جذاب، يزيد من حدة قسماته شعر اسود كث طويل، وقوام متناسق ناعم بأناقة غير بوهيمية على الاطلاق مع اكسسوارات خشنة بعض الشيء تكمل صورة فنانة عصرية، فردية، من يومنا هذا – الظاهر الذي يدل ايضا على الثقافات المختلفة التي تتحرك خلالها، وباطنها بالطبع ما أن نقترب منها أو من أعمالها.

اختارت نينار طريق الفن وهو صعب، يتطلب صبرا وقوة مادامت تريد تقديمه اختارت نينار طريق الفن وهو صعب، يتطلب صبرا وقوة مادامت تريد تقديمه كما تريد هي، تقول. درست الفنون المختلفة في باريس ومازالت تدرس. هناك ما يوحي، بعد الإطلاع على اعمالها على الانترنيت، انها ستظل فنانة تجريبية، طالما اختارت نفسها محورا لإعمالها التي تمزج فيها بين التصوير و الاستعراض و الرسم و الغناء و الموسيقى. اعمالها تدخل في اطار التجريب، في معظمها، بمادتها المتنقلة بمصادرها و تعقبها دؤوبا جريا لاكتشاف نفسها. نخال هذا البحث لن يكون يوما قاطعا. لعله الشك مرد ذلك، عكس اليقين من الاشياء. الحيرة امام الحقائق و المسلمات لعله الشك مرد ذلك، عكس اليقين من الاشياء. الحيرة امام الحقائق و المسلمات و البديهيات المختلفة للبيئات المختلفة المحيطة. للحظة يمكن لمح بعض من ذلك في عملها القوتوغرافي " فيرتيغو" حيث السؤال هل ترى نفسها الثابتة و المكان يتأرجح من حولها، ام انها هي من تشعر بذلك الدوران ازاء المحيط وثوابته. تلك هي البدايات، في الاسئلة كما المخاوف كما اللعنة وهي تطارد و تتلبس البشر منا، ممن يطلق عليهم ربما بالفنانين أو المبدعين.

كانت تتنقل هنا وهناك، تقترب منه او تبتعد لتلتقط له الصورة بعد الاخرى. حضرت نينار مع الشاعر ادونيس في امسية جميلة حميمية اقيمت له في كوبنهاغن بمناسبة قرب صدور كتابه "الكتاب" في ايلول ٢٠٠٨ بالدنماركية، في ترجمة لسليم العبدلي عن دار " اندرسكوون" بالتعاون مع الشاعر الدنماركي اريك ستينوس. وهي المناسبة التي اثارت الحديث حول كتابها الذي صدر بالفرنسية منذ العام ٢٠٠٦ تحت عنو ان "حوارات مع ادونيس ... أبي " . وربما اشارت بعض الصحف العربية الى الكتاب في حينها، ولكن خبر صدوره القريب بالعربية عن دار الساقي جعل من مرافقة مؤلفة الكتاب نينار لوالدها مثار فضول من قبل الحضور العربي الذي لم يتسن له قراءة الكتاب بعد، او اطلع على مقتطفات مترجمة منه على الانترنيت. ووفق ما ذكرت نينار فالكتاب قد ترجم إلى اللغة السويدية وهناك اتفاق على صدروه بالإيطالية وسيصدر بالإسبانية، والتركية والإنجليزية ايضا قريبا.

لا اظن ان نينار تركت لنا شيئا لنجتهد في قوله او البحث عنه لنقدمها من خلاله بخصوص مشروع كتابها هذا. لاشيء سيأتي منا وسيكون ذا بال غير انطباعاتنا التي ستقبلها او تهملها من غير ان تضيف لها او تأخذ منها شيئًا. ذلك انه كتابها، ارادتِ ان تقول فِيه كل شيء عن نفسها ولها، و ان غطَّت مراحل طويلة من حياة الوالد شاعراً ومثقفاً. لم يكن جوابا على سؤال بل كان حوارا، في عشر جلسات أعدت من خلالها مئة سؤال الى ادونيس، ولكنه ايضا حوار لم يبد معنيا كثيرا بما يقوله الاب، بقدر ما كانت فيه هيمنة للمحاورة، المحاصرة من السائلة بالتطرق لمواضيع فيها من جدة وكشف، من جرأة وتحد، ونبش وإلحاح ونقد ما يستحق الاهتمام. لم يكن مجرد لهو، ولا مجرد تكامل عناصر لإنجاح مشروع وترويجه لصالح أحدهما. كانت فكرة التقرب من والدها الذي لم تتعرف عليه جيدا لغيابه الدائم، اساس مشروعها، تردد ذلك في لقاءاتها حول .. الكتاب، حتى تكاد توهمنا حقا بأننا نعرفه افضل منها. وهي الفكرة التي ترسم في الوقت ذاته بانفتاح ومن دون تصنع- بعيدا عن مجمل ما قاله من شعر وكتبه من فكر، صورة أب يقول بارتخاء وعطاء انه يفهم جيدا (بشكل او باَخر) ما تريده ابنته، يفهم ما تنتقصه، ما منحه للكتابة ولم يمنحه لها، وهو يذهب معها في مشو ارها بكل ما يمكن ان يحمله من تبعات، بل بدا المشروع في حالات اشبه بـمحاولة منه لتسديد دين. لدينا كل شيء ولكن نفتقد شيئا حد اللعنة، لا نعرف كيف نحصل عليه. لدينا أباء غير تقليديين، لدينا ابناء، بنات غير تقليديات، لدينا امهات غير تقليديات، لدينا قانوننا الخاص الذي لايعني احدا سوانا، ولدينا العمر والوعي كله وادوات المعرفة كلها ولكنها لا تكفى لنفهم ذو اتنا، لريما يسبب عظمة ما نرثه أو ما يحيطنًّا مما يشوش علينا، لدينا ما لايكفي ان نرسمه ونرّقصه ونغنيه ونكتبه ونصوره وننحته. لدينا

ما نود لو نصرخ به - تنفرد نینار بقول کل هذا

الخاص و العام معا بإطار ادبي شائق ولها

السيق



### سيار الجميل

ادونيس ، اسم معروف منذ زمن بعيد في ثقافتنا العربية واشتهر بالشعر شهرة واسعة وكانت له مدرسته في القصيدة المنثورة واتجاهه وصيغته التي لا يمكن لأحد ان يقلّده بسهولة .. وهو كاتب مسهب جدا وناقد ومفكر صعب المراس له نظريته في التحولات باستطاعتك ان تفهمه احياناً ولكن قد يأخذك الى صحراء من التعابير والكلمات وتتيه فيها معه من دون ان تدرك ما يقوله شعرا او نثرا!! . ولقد اثار ادونيس جملة هائلة من الحملات النقدية العاصفة ضده منذ اربعين سنة ولما تزل سواء ما يخص شعره الجديد او ما يخص كتاباته الملبئة بالإفكار المخالفة والمشاكسة او غير المدركة لما هو سائد فى الثقافة العربية اليوم .. ولقد اختلف النّقاد فيه اختلافا كبيرا ولابد ان نعلم بأن ارتالا من المثقفين والادباء والقراء العرب وحتى اساتذة جامعات وشعراء عرب كبار يتوزعون في المشارق والمغارب العربية وجدتهم لا يتقبلون حتى اسم ادونيس لأسياب بعيدة كل البعد عما في نصوصه وما نشره من كتابات ، ولكن لأنهم سمعوا قالا عن قيل بانه شاعر ملحد وكاتب ضال! اما رهط أخر من الشعراء والنقاد والمفكرين فان لهم جملة من المواقف المضادة تجمع اغلبها على ان ما يعلنه ادونيس هو عكس ما يبطنه فهو فنان باطني من الطراز الاول .. ناهيكم عن دوره في الحط من شأن الثقافة العربية بجعله لها أو قياسه لها من خلال ابتذال لغوي !! وربما اختلف مع هذا وذاك ، اذ اجد في ادونيس ليس ظاهرة غريبة ، بل اعاينه كواحد من المثقفين المعاصرين وقد تميّز عنهم بسمات فرضتها عليه بيئته المعزولة في سوريا كونه ابن طائفة

نصيرية تتوضح تقاليدها في فنه او فكره بشكل فاضح . وسواء قبلنا ام لم نقبل ، فلابد ان نحترم خصوصيات الرجل وتقاليده حتى تلك المخزونة في اللاوعي الباطن.

معرفة لي به لا يعرفني الرجل عن قرب و لا اعرفه ..

ولكنني جالسته مرة واحدة في مدرسة الدراسات الشرقية والافريقية بجامعة لندن عندما جاء ليلقى شعره في واحدة من قاعاتها ولا ادري متى كان ذلك بالضبط وبدعوة ممن كانت ، ولكن بالتأكيد في مطلع عقد الثمانينيات من القرن المنصّرم .. أتذكر جيدا انني جلست رفقة بعض الاصدقاء وكان بمعيتي بعض الاصدقاء والطلبة الذين يعشقون سماع الشعر الجديد وبالاخص من ادونيس بالذات .. جلسنا امام رجل قصير القامة كث الشعر باهت النظرات يتأبط جملة من الاوراق العريضة ، النسته يسبطة وقد تعّلق غلبون الدخان في فمه ! اذكر انني لم اكن استسيغ ما كان يلقّيه ادونيس لأنني كنت اعتقد بأنه نفسه لا يعرف ماذا يريد قوّله! ولكنني مع توالي الايام ، اكتشفت ان ادونيس يريد من الاخرين معرفة ما لابدله ان يقول! لقد علق ادونيس بذاكرتي منذ تلك اللحظة التاريخية التي جمعتنا به ولعل اكثر ما رسخ في الوجدان: صوته وطريقة القائه الجادّبة التى تميزه فعلا كشاعر من نوع نادر الحصول ، ثم ايضا طريقته في التعبير كما كان قد اختص بها منذ زمن ليس بالقصير. وقفة عند حياته ولد أدونيس ، واسمه الحقيقي على أحمد

سعيد أسبر في قرية قصابين قرب بلدة جبلة شمالي غرب سورية العام ١٩٢٩، وحدثني الصديق الشاعر الدكتور محمد عضيمة الذي زاملته بجامعة وهران بالجزائر قبل عشرين سنة (وهو واحد من اقربائه وتربطه به علاقة راسخة قوية ) ان ادونيس تربى في بيئة نصيرية مشبعة بالماثور الطائفي الخارجي الباطني الشعبي. لم يلج مدرسة إلى سن الرابعة عشرة حيث درس في طرطوس وقبل ذلك درس على أبيه في المنزل حيث شعراء الطائفة والشعر القديم .. ومنذ بداياته الاولى كان متمردا على كل التقاليد! في سنة ١٩٤٤ نظم قصيدة شعرية أمام شكري القوتلي زعيم الاستقلال عن فرنسا وأول رئيس للجمهورية أثناء مروره ببلدة جبلة القريبة من قريته، في جولة قطرية، أعجب القوتلي بالقصيدة ومنح الشاب منحة دراسية، فانتقل إلى العاصمة دمشق حيث سيحصل على البكالوريا بعد خمس سنوات ومن بعدها شارك في الحركة السياسية و الأدبية في تلك الفترة التحق بالجامعة السورية وتابع دراسته في شعبة الفلسفة والأداب بين

سنى ١٩٥٠-١٩٥٤ إلى أن نال الأستاذية

بأطرُّ وحته عن الصوفية العربية، أثناء

إقامته بدمشق انخرط في الحزب القومي السوري الذي أسسه المفكّر أنطون سعادة (١٩٠٤ - ١٩٤٩) وتعرف على زوجته خالدة سعيد التى كانت ضمن نشيطات الحزب، وتزوجها في العام ١٩٥٦ وانتقلا إلى لبنان واستقرا في بيروت. وبدأ أدونيس يتعاون مع يوسف الخال في تحرير مجلة شعر التى تعتبر علامة بارزة في تجديد الشعر العربي وكانت ذات الميول الاغترابية للفترة (۱۹۵۷-۱۹۳۳) وافترقا أدونيس ويوسف الخال) بعد ذلك، أو كما نقرأ بانهما " افترقا يلعن بعضهما البعض" أقام أدونيس في بيروت من عام ١٩٥٦ إلى ١٩٨٦ وحصل على منحة من الحكومة الفرنسية للدراسة بالسوربون سنة ١٩٦٠، وبعد نكسة ١٩٦٧ أصدر أدونيس من بيروت مجلة "مواقف التي كانت تعنى بالأنشطة الأدبية والثقافية الجديدة وأدت دورا مكملا لمجلة شعر التي توقفت . يصفها احد النقاد بقوله : أنهآ ظاهرة الشيوعيين العرب وتعاطفت

كان أدونيس يسعى منذ بداياته للوصول بتوظيف الشعرإلي أفق آخر من الرفض والغموض الفني واللغة المزدحمة بالموحيات الغريبة أكتر من الاعلانيات الصريحة، وعليه، فهو الشاعر العربي المعاصر الوحيد

مع شعرائهم في انعطاف بـ ١٨٠ درجة كالنقيض للنقيض لموقفه الذي تبناه مع يوسف الخال في مجلة شعر. حصل ادونيس في سنة ١٩٧٣ على دكتوراه من جامعة القديس يوسف ببيروت، وموضوع الأطروحة كان الثابت والمتحول، الذي صدر ككتاب بعد ذلك. أما زوجته السيدة خالدة سعيد ، فهي من ابرز المثقفات والكاتبات والاديبات العربيات المعروفات .. وكنت اتابع عن كثب كم وقفت الى جانبه في رحلته الفكرية والشعرية الصعبة سواء في بيروت ام باريس .. فضلا عن كونها صاحبة قلم و اسم مستقل عن زوجها أدونيس. استكشافات

كان أدونيس يسعى منذ بداياته للوصول بتوظيف الشعر إلى أفق آخر من الرفض والغموض الفنى واللغة المزدحمة بالموحيات الغريبة أكثر من الإعلانيات الصريحة، وعليه ، فهو الشاعر العربي المعاصر الوحيد الذي اثار شعره كثيراً من الخلاف حتى أن بعض النقاد طرده من حنة الشعر العربي أصلاً، وأوصله آخرون إلى مكانة الربان الملاح المستكشف الأول ، في حين قال آخرون عنه انه التائه الذي يشُّوَّه صنعة الادب! ولم يكتف ادونيس بشعره بل نجح ايضا في توظيف نثره اذ أثارت كتبه النقدية والنثرية أفاقاً واسعة ومختلفة من الجدل وصلت في بعض الاحيان إلى حد تكفيره . ولقد ترجمت معظم أشعاره وبعض كتبه النقدية إلى أكثر من لغة عالمية ، ولا يمكن إنكار أثاره على الإبداع الشعري وبدايات الحداثة في الشعر العربي منذ أواخر عقد الخمسينات في القرن العشرين وحتى الأن .أصدر أدونيس عددا كبيراً من الداووين منها: "أوراق في الريح، أغاني مهيار الدمشقى، كتاب التحولات، المسرح و الرايا، هذا هو أسمي، مفرد بصيغة الجمع، وكتاب الحصار، وأخرها ديوان الكتاب في جزءين". كما أصدر عدة دراسات وبحوث أهمها رسالته للدكتوراه في الأدب من جامعة القديس يوسف في بيروت عن الثابت والمتحول في الشعر العربي وكتاب "زمن الشعر، فاتّحة لنهايات القّرن، الصوفية والسوريالية، النظام والكلام، وغيرها".قدم ادونيس مجموعة كبيرة من مختارات الشعر والفكر العربي منها "ديوان الشعر العربي، السياب، يوسف الخال، شوقى، الكو أكبى، الزهاوي، وغيرهم" ترجم عدة أعمال مسرحية وشعرية منها مسرح جورج شحادة، ومسرح راسين، والأعمال الشعرية سان جورج بيرس وايف ما الذي اكتشفته في أدونيس ؟

من نوع لا يبقي ولا يذر .. ويبدو واضحا ان نتاج وعصارة تاريخ اهله ومنطقته المنعزلة قد تمكن من تفكيره ومشاعره بشكل طاغ لا يمكننا ان نجد ذلك عند غيره مهما كان حجم المأساة عبر التاريخ! وكثيرا ما اتهم ادونيس انه مشروع جاهز للتهديم والانكار كونه متأثر بالثقافة الفرنسية في حين يرى البعض مؤخرا ان الثقافة الفرنسية هي التي تأثرت بادونيس! كما يمكنني اعتبار ادوتيس هو الذي حمل على كاهله قصيدة النثر الجديدة وتنظيراته فيها . ويمكنني القول كذلك ان ادونيس ( الذي كان شجاعًا في تغيير اسمه ) لا يهادن ابدا في نبش الماضى متحليا بجرأة في اطلاق الاحكام التي يراها من دون مواربة او خجل او آية تعاطفات .. اقول هذا ليس من باب الشراكة وموافقته على ما يريد التوصل اليه ، بل من باب الاعتراف والامانة في الشجاعة الادبية . . . التى تحلى بها الرجل .. مع بعض نقداتي له في مواقفه السياسية الاخيرة التي كادت تكون معبّرة عن معاناة العراقيين في المحنة التي عاشوها لأكثر من ثلاثة عقود تحت حكم الطاغية الحلاد ، علما يأنه لم يشارك النظام السابق مهرجانياته العبثية . وبهذه المناسبة ، لا يسعني المجال الا أن أرسل

بتحياتي الطيبة اليه والى السيدة زوجته

خالدة سعيد والى الصديق القديم الدكتور

والشاعر السوري محمد عضيمة الذي كان

الخاص من قريب وبعيد ومنذ زمن طويل.

له الفضل في ان اطُّلع على عالم ادونيس

ادونيس، عالم واسع الابعاد وله صعوبته

التي لا يمكن لأي قارىء التعامل مع

معطياته ورؤاه .. ربما استهواني تفكير

الانتاج الشعري .. ادونيس شاعر صعب

جدا ولا ادري في مرات عدة ان ادرك ما

يريده بعد ان اتوقف طويلا عند النص ،

ولم أجد اي تعليل منه كشاعر عن شعره

يضاف الى ذلك انه خارق للتفعيلة الشعرية

.. المتمعنة في التراث وقد اكتشفت كم تأثر

جزءاً كبيرا من افكاره وابداعاته قد اوحاها

ادونيس بترآث العرب والمسلمين .. وأن

اليه القدماء وهم كثر خصوصا اولئك

الذين اعتنى بهم جدا في كتبه! ادونيس

صاحب فكر رافض لا يهادن التقاليد أبدا

مهما كان نوعها وجنسها ولونها وهو دائم

على المألوفات جميعا التي يريد استئصالها

مهما كان الثمن ويطالب بتحو لات جذرية

واساسية عن الثوابت .. انه مجتهد ولكن

الثورة لا يستكين ابدا ، وينعكس تمرده

ادونيس في نثره الغزير أكثر من ذلك

عن كتاب نسوة ورجال

لماذا تتحول اوراق ادونيس الى اعترفات ثقافية؟ ولماذا يبدو ادونيس دائما بزيه



# الدولات الله

افتراهـ
وعيا لا بتلمسا و الافتحاد الكتاب السنو و الإفتحاء السنو و الأشغاء السنو و المرحا و الشغاء و المرحا و المرحاء و المرحاء و المرحاء و علا المرحاء و ال

الشعري حكيما في الكتابة، عارفا ان لاطرق للحرير ينصرف اليها الكاتب سوى طريقه الموحش، طريق الكشف والتعرية؟ لماذًا تبدو هذه الكتابة وكأنها محاولة في اعلان البراءة من المهيمنات الطاغية في التاريخ والسياسة والاخلاق والمقدس لماذا يعلن ادونيس نفسه ناقدا ساخطا محتجا مرعوبا من التاريخ والخطاب والمكان والحرب؟ لماذا ينظر الى المنفى بعين المثقف دائما وليس بعين السياسي او المهاجر؟ لماذا يرتاب كثيرا بالقصيدة اليومية، القصيدة التي يمكن ان ترمم انكسارات الوجدان الثقافي ازاء صدمات الرعب اليومي العميق الاثر والوجع؟ هذه الاسئلة الفادحة وغيرها هي محور كتابه الجديد( رأس اللغة وجسم الصحراء) الصادر حديثا عن دار الساقي. والذي يحاول من خلاله ان يمارس افتراسات وعيه القرائي الاستثنائي، وعيا لارياء فيه ولا خشية من الاعترَّاف بتلمسه الحاد الكثير من اسئلتنا الثقافية. الكتاب يجمع عديد المقالات والتأملات والافكار التي انحنى عليها ادونيس خلال السنوات الاخيرة، تلك التي سجل فيها انشغالاته بازمة مايراه المثقف العربي للوجود والعولمة والحرية والدين والحرب وحوار الثقافات او تقاطعها، واشكالات وعيه داخل فضاءات الشعر وطروحاته التجديدية، فضلا عن اشكالات ما يجسّه في الزمن الثقافي من حساسيات وغوايات، تلك التي تنعكس على علاقة المثقف بتداعيات وعي لهذا الزمن وازماته، وكل متعلقاته ازاء(مستبدة) المكوث في الكتابة والاجراء وفي نظره الى التاريخ وما تفترضه من سجاً لات ساخنة، تلك التي كانت سببا في اتهام ادونيس ذاته بالمروق عن الملَّة كما وصفه احد

فقهاء السلفية ذات مرة..الكتاب يبدأ بالموجّه الاول الذي تحدده لُوحة الغلاف لادونيس، هذا . الموجه هو اعلان عن جوهر فكرة ادونيس عن الخطاب الثقافي الذي يمثله ادونيس بعد هده الرحلة الطويلة، رحلة الذات الى المعرفة، والاخر، رحلة نحو الهوية ونحو خلافها.. نحو المزيد من تاريخ طويل من المقدس والرمز والغموض والصحراء المعرفية والانسانية التي جعلت الشاعر والمفكر لايملك الاّ (رأس اللغة، ليواجه

جسم الصحراء).. ضم الكتاب اربعة ابواب وملحقا بجزءين الباب الاول/المنفى المتحرك. الباب الثاني/ترحال في احضان المنفى. الباب الثالث/لغة ابعثها الكلام. الباب الرابع/دار جديدة ومدار جديد لحروب العصر..

الملحق ضم جزءين(صداقات، توضيحات، مناقشات)و (اقسم جسمي في جسوم كثيرة)، حديث ادونيس عن المنفى له اكثر من دلالة، انينظر اليه على انه فعالية اغتراب النظرة الى(النص) الذي يعده خاضعا للتحول، وخاضعا للقراءة المتعددة، وقابلا للتلاقح و الانزياح. يقول ادونيس(المنفى ليس مسالة جغرافية، وانما هو مسألة ثقافية) وكأنه يضعه

الكثير من الاسئلة، خاصة في التعاطي

في هذا الكتاب ثمة انحياز واضح للمكان اللبناني والفضاء الثقافي اللبناني، من منطلق ان لبنان رغم كل ما يحدث هو اكتر الامكنة العربية انحيازا للفكرة الدنية

مع موضوعات المنافى العربية، تلك التى

تحولت الى مناف سياسية وايديولوجيّة

عميقا في نظره الى الامكنة. اذ باتت امكنة

المنفى اكثر تعويضا من الامكنة (الوطنية)

التي ارتبطت بالقمع والقهر والاستبداد

والمهانة. وهذه القراءة العميقة للمنفى

لايمكن اغفالها عن ظاهرة (ادونيس)ذاته

قرن الى توصيف المثقف المنفى، المنفى

فى وعيه واسمه ولغته وقراءته المتمردة

و ألمتحولة الى تاريخ (الثابت) في منظمتنا

الثقافية العربية.. مُفهومه للمنفى قاده الى

تضع التحول بمثابة الخطيئة، وتنظر الى

التفكير خارج السياق بنوع من الارتياب

الباعث على الشك..هذا ما يضع طروحات

اخر، اجتهاد يضع النص في فضاء ثّقافي

خلافي تماما، خلافي في نظره الى حياتنا

وازماتنا وخساراتناً، وانماط ثقافتنا

العاجزة عن انتاج فاعليات للحداثة،

اسئلة تلامس الخبىء والمضمر، لكنها

في مفاهيم السلطة والحرية والمعرفة

والصديق) وبناء قواعد مادية للتنمية

والاقتراب من المستقبل..كل مافي ثقافتنا

هو (الماضي) و ان ازمة الثقافة تكمن في

تكريسها للَّدفاع عن الماضي ضد المستقَّبل.

هذا المستقبل صار مثارا للريبة والالتباس

والتفقه في علومه وشروطه وقياساته،

والذي ينكشف كل يوم على قيم جديدة

تحتاج بالضرورة الى وعي جديد والى

فاعليات تؤمن بالتعدد والبناء الديمقراطي

ونبذ الديكتاتوريات والثيوقراطيات، تلك

التي انتجت لنا طول قرون ثنائيات خالدة

للرعب والاستبداد والتابعية، بين حاكم

ومحكوم وتابع ومتبوع ومالك ومملوك

وغيرها.. وطبعا هذه الثنائيات انتجت

و المسكوت عنه.. في قسم اخر من الكتاب يتحدث ادونيس عن (الكتابة العربية)

لنا سلطات قامعة وثقافات مقموعة،

وتاريخ طويل من ثقافات التوريات

باعتبارها الخزان السرى والعلني

للافكار، فهو يقول انها (كتَّابة مستَّنفدة

سلفا) أي انها تقف عند حافة الخواء،

كتابة تعيد نفسها، لان المثقف الذي يصنع

مجتمع جديد والى تعليم جديد والى

والتحضر والعلاقة مع الاخر (العدو

تملك القدرة على تحريضنا لاعادة النظر

ادونيس الخلافية امام اجتهاد قرائى

مواجهات حادة مع اصوليات وسلفيات

فهو كائن ثقافي خاضع منذ اكثر من نصف

وجسدية سحبت معها بالضرورة

الجغرافيا التى صنعت للمثقف ارباكا

الثابت، و ان الثقافة هي خطاباته العالَّقة بازمات السياسة والسلطة والتاريخ.. هذا النظر الى الكتابة يقرنه ادونيس بتساؤله المرعب الى نفسه (لماذا يظل الزمن في الثقافة التي تنتمي اليها جاثما جامدا ويرفض النهوض) وكأن الكتابة هي ضجيعة الزمن، هو الذي يطهرها ويلوثها وهو الذي يمنحها القدرة على ممارسة مغامرة الحياة والخروج على الضجر والنفاذ والموت. ويرى من زاوية اخرى وبوعى اكثر اغترابا وتشاؤما ان (نظرتنا كلها وممارساتنا كلها على امتداد القرن العشرين المنصرم لم تؤسس الاً لشيء واحد، كتابة المستقبل بحبر الماضي) و لااحسب ان ادونيس يمارس هذه القراءة المضادة الا تحت ضغط ما تشكله الظواهر السياسية اليوم من هموم اغترب فيها المواطن والفيلسوف والحاكم والشرطي والشاعر، الأغلب هم في منافي داخلية وخارجية، هذه المنافي تخصع لمهيمنات خارجة من رحم التاريخ ذاته، وليس من الخارج (الامبريالي) و (الاحتلالي) و (العولمي) وحده فقط..اي ان ثقافاتنا لم تشرعن خطابا للاطمئنان الى حياتنا المعاصرة بكل قدريتها وصدماتها، وانحازت الى الماضي المطمئن دون اسئلة، تستل منه الاحكام الكاملة والرموز الكاملة والبطولات الكاملة، يقول ادونيس في هذا السياق(ما اغرب حياتنا العربية، الموتى الذين يبعثون اكثر من الإطفال الذين يولدون) وكأنه يحاول ان يقترح قراءة للمستقبل، تلك القراءة التي لاتفلسف الماضي، ولاتضع كل ملفاته في المتحف، قدر ما تضعه عند حافة الاسئلة، حافة هذا الصخب اليومي والكوني الذي يقترح ان نكون امة سردية وليست

الكتابة هو جزء من النظام الاجتماعي

شعرية.. في هذا الكتاب ثمة انحياز واضح للمكان اللّبناني والفضاء الثقافي اللبناني، من منطلق أن لبنان رغم كل ما يحدث هو اكثر الامكنة العربية انحيازا للفكرة المدنية، والفكرة الثقافية، وهذه الحيازة تجعل هذا المكان مولدا لمواجهات ساخنة قد يختصر فيها العقل العربي الكثير من حروبه.. نظرة ادونيس الى تاريخ ازمات العقل العربي/الاسلامي ومواجهاته مع الاصوليات الثقافية والايديولوجية، تمنحه الكثير من الانفعال، والكثير من الاسئلة، تلكُ الأسئلة التي يبدو فيها الكثير من (العدم) ، وفيها هامش مفتوح للتأمل تبدو هناك فوضى في الاسئلة، وقد تبدو ايضا ان ادونيس ينزع الى تخليص ثقافتنا وشعريتنا من اليومي الفج، والشعبي الاكثر فجاجة، وقد يبدو ايضًا انه غير مطمئن للمزاج السياسي والايديولوجي الذي تدار به الشؤون والشجون، لكن خاصية ادونيس ان يكون هكذا، صانعا استثنائيا للاسئلة، تلك الاسئلة التي قد تجلب الرعب والخوف وقد تجلب الضجر، لكنها عموما تحرضنا على ان نفكر، و ان لانكون عموميين بالكامل. من حقنا ان نعترف ومن حقنا ان نحاور، ومن حقنا ان نذهب الى الحضارة دون عقد، وحساسيات وان نمسك رأس اللغة وجسد الصحراء لنعيد ترتيب الخارطة من جديد.. هذا الكتاب يدعونا الى فاعلية القراءة والكشف، ويفتح امامنا افق اخر الاسئلة الادونيسية التي مازلت ومنذ نصف قرن تولد فينا المزيّد من الاحتجاج، والمزيد من التعالي والمزيد من البحث

اللكاني والمريد من البكت عن ريادات حقيقية اكثر قدرة على الاشباع، واكثر غواية على انتاج الإفكار و النصوص المفتوحة..

### أدونيس

### ١. تخيُّل

أتخيَّلُ بغدادَ، لكنني أُحيِّي حلبًا، وأحيِّي كوفة الثَّائرين – اتْركِ الحبُّ يدخُلْ إليكْ دونَ أن يقرع الباب. كالحلم يأتي دون أن يسألَ اللَّيلَ. طَيْفُ دون أن يسألَ اللَّيلَ. طَيْفُ يترصُّد بين شقوق النُّوافذ: من أين قلبكَ يمضي إلى سرِّه وقو يمضي إلى سرِّه أَثراه يُحيِّي، وهو يمضي إلى سرِّه شَحرَ الورد في ساحة البيت الى يتلفُّتُ أيقظتُ يتلفُّتُ البيت المالة البيت المالة في داخلي أصدقائي ليروْا مِنْ في داخلي أصدقائي ليروْا مِنْ

. سيفً سُلطانِنا

كيف يَهْوي عَليكُ – وَهَا هُم حولَ قبركَ. ماذا؟ دا تقبهُ لِتَاقِيهُهُ مِنْ مَنْ مِنْ اللَّهِ

هُل تقومُ لِتلقاهُمُ، ونُصغي إليهم ينشدون: سلامًا على عَهدنا وسلامًا عليكْ.

## ٢. رغبة

تحلبًا، وأُحيِّي حلبًا، وأُحيِّي كوفة الثَّائرينَ – اهْدَئي، كوفة الثَّائرينَ – اهْدَئي، ذكرياتي، وأجْلسي. ركبتايَ سريرانِ. هذي عروقي عطشُ حارف. وهذا كبدُ الوَقْت: من جَمْره تتَدفَّق هذَي الوجوهُ التي تتشرَّدُ. ماذا؟ إهْدئي واجلسي. ماذا؟ إهْدئي واجلسي. أن تَسمعيه أفلاً ترغبين هنا، الأنَ، أن تَسمعيه يتكلَّم: ذاك الذي كان يَحيا أبدًا صامتًا، بيننا؟

### ٣. وداع

أتخيَّلُ بغداد، لكنني أُحيِّي حلبًا، وأُحيِّي كوفة الثائرين – تَجِرًّا وداعًا لأرضك، للعشب فيها، ولأشجارها وأنهارها. ولأشجارها أنقاضها أنقاضها وهو يُملي عليها تعاليمَه، وقصائد غلمانه. وقصائد غلمانه. وتوسَّلْ إلى غيمة تتفيًّا في ظلِّها. وأذْر الآن ما خَطهُ وازْفُر الآن ما خَطهُ

في يديكَ وفي ناظريكَ وفي خطو إتكَ وَاصْرحْ: لكمُ كلُّ شيء وأنا مثلما تقولون: شخصٌ غريبٌ ليس لى غيرُ هذي الدُّواة وهذا

### ٤. إمكان

أتخيَّل بغدادَ، لكنَّني أُحيِّي حلبًا، وأُحيِّي كوفة الثَّائرين – الأزقَّةُ مَحْشوَّةُ بالبكاء وبالموت، رأسٌ بيدحرجُ. صدرُ ثَقَبَتْهُ الرِّماحُ. دماءُ تتحوَّلُ غَزْلاً، وتُنْسَجُ للأَفْقِ منها ثيابٌ. هل ستُصبح، يا أيُّها الأَفْقُ، بُوقًا لم ستُصبح مرثيَّة بمكن الفكر أن يُطفئ الأَنْ مصباحَهُ مصباحَهُ عمساحَهُ كي يسيرَ على هَذي تاريخه. مكن الأَنْ أن تتحوّل شمسُ يمكن الأَنْ أن تتحوّل شمسُ يمكن الأَنْ أن تتحوّل شمسُ يمكن الأَنْ أن تتحوّل شمسُ الغروب إلى بُومة.

# ٥. قباب

أتخيَّلُ بغدادَ، لكنَّني أُحيِّي حَلَبًا، وأُحيِّي كوفة الثَّائرين – القباتِ، لا الشيوخَ ينامون في ظلِّها، أو يقصُّون أيَّامهم. ألدَّقاقَقُ أوتارُ قيثارة والمصلون: كُلِّ حاضِّرٌ غائبٌ، وكلِّ يتحدَّثُ في نَفْسه إلى غيره: لكُنُّ ما يخلق الضَّوءَ فينا، كَلُّ ما يخلق الضَّوءَ فينا، وَطَنُّ وَطَنُّ المَّدَةِ مُرْجَأَهُ. وَطَنُّ جراحاتُنا وَطَنُّ أَمْرُ

# ٠. كُو

أتخيَّلُ يغدادَ، لكنني أُحيِّي حَلبًا، وأُحيِّي كوفة الثائرينَ – ترصُدْ كيف تعجنُ بغدادُ أحزانَها كيف تعجنُ بغدادُ أحزانَها كلِّ بيت كلِّ حيِّ، وفي كلِّ بيت وتزاوجُ بين الرَّغيفِ وأحلامِها لوْ ترصُدْتَها، لوْ ترصُدْتَها، لصنعت من اللَّيل قيثارةً وغنيتَها وتمثلُّت فيها هواكَ ومَهْديَّكَ



# لى چىدال

ضَعْ قهوتكَ جانباً واشربْ شيئاً مُصغياً إلي ما يقوله الغُزاة: بتوفيق من السماء نَديرُ حَرباً وقائية حاملينَ ماءَ الحياة من ضفاف الهدسون و التايمز لكي تتدفق في دجلةٍ والفرات . حربٌ على الماء والشجر، على الطيور ووجوه الأطفال. من بين أيديهم، تخرجُ نارٌ في مساميرَ دُببَت وعلى أكتافهم تُرَبِّتُ يَدُ الآلة. والتّرابُ يَحمّر يَسودً في دَبّابات وقاذفات قنابل، في صواريخ .حيتان طائرة، في زمن ترتجله الشطَّايا، في براكينَ فضائية تقذف حممَها تَمايَلي، بغدادُ، على خاصرتك وُلِدَ الغُزاة في حضن ريح تَسير علِى أربع أرجل، بلطف من سمائهم الخاصّة التي تَهِيّئُ العالم لكي يبتلعهُ حُوِتُ لَغتهم المقدّسة. حَقاً، كما يقول الغزاة، كأنّ هذه الأمّ والسَّماءُ لا تتغذّي إلاّ بأبنائها. هل علىنا كذلك أنَ نصدّق، أيُّها أنّ ثمة صواريخ نبويّة ً تحمل أنّ الحضارة لا تولد إلاً من نفايات الذرَّة؟ رمادٌ قُديمٌ جديدٌ تحت أقدامنا:

ادونيس

هل تعرفينَ إلي أيّة هاوية وصلت أيّتها الأقدامُ النَّصَالَة ؟ موتّنا الأن يقيمُ في عقارب

وتَهم أحزاننا أن تُنشب أظفارَها

يا لهذه البلاد التي نُنْتمي إليها:

وهاهى مليئة "بالقبور . جامدةً

في أجساد النجّوم.

اسمها الصمت وليس فيها غيرُ الألام.

ومتحرّكة.













# مكن المحال الوفيس

هكذا نشأت كأنني شجرة أو نبتة. ولم يكن البيت إلا حاجزا واهيا بيني وبين عشب الطبيعة حين تعصف أو تمطر، أو رضاها حين تهدأ وتصحو.

كان بيتا ضيقا. لذلك أقام أبي سريرا من خشب و اسعا ننام فيه جميعا، على أعمدة عالية من الخشب. كان هذا السرير بيتا صغيرا داخل البيت، ودون أن يأخذ من مساحته شيئا، إذ كنا نستخدم المساحة تحت السرير لأغراض كثيرة. وفي الشتاء البارد كنت تنام تحته بقرتنا الوحيدة الطيبة، وصديقها ثورنا الوحيد الذي كان هو أيضا طيبا. كنت أذهب كل يوم حافي القدمين إلى معلم القرية، الشيخ، أي ما يسمى ." الكتاب".

كان يجلسني قربه، ويضع في قدمي الرأس المقوس لعكازه، كأنشوطة تمسك بي وتحول دون أن أغافله وأهرب إلى التسكع في الحقول، كما كنت أفعل، حينما تسنح لي الفرصة. حتى الثانية عشرة من عمري، لم أعرف مدرسة بالمعنى

المتعارف عليه. فلم تكن في منطقتنا مدارس حكومية. وكانت أقرب مدرسة إلى قريتنا تبعد مسافة طويلة لا يقدر طفل في سني أن يجتازها مرتين، يوميا. وحتى هذه السن، لم أشاهد سيارة، ولم أعرف الراديو، ولا الكهرباء وطبعا، لم أعرف

وحتى هذه السن، لم أشاهد سيارة، ولم أعرف الراديو، ولا الكهرباء وطبعا، لم أعرف المدينة. وبدأت باكرا باكتشاف جسدي، في الثانية عشرة أو الثالثة عشرة، حيث تُلقنتُ دروسي الأولى في كيفية اللقاء بين ذكر وأنثى. كان ذلك ليلا، في واد صغير، وراء القرية، وهي التي أخذتني إليه. بعد هذا الحدث، صرت، أحيانا، أدعك جسدي بأعشاب الأرض، وألامسها كأنني ألامس جسد امرأة. بعد أن أنهيت تعلم الكتابة والقراءة عند شيخ قريتنا في "الكتاب"، قرر أبي أن يرسلني إلى تلك المدرسة البعيدة. وأطمأن، رغم قلق أمي، حتى أن تلميذا آخر يكبرني سنا سيذهب معي. كان هذا التلميذ ابنا لمختار القرية، يوسف الكعدي، وكان اسمه عباس. . صداقة النهر

وفي أحد أيام الشتاء، عدنا من المدرسة إلى قريتنا، تحت مطر هائل لم ينقطع، طول الطريق. وصلنا مع غروب الشمس إلى النهر الذي يفصل بين قريتنا و القرية التي توجد فيها المدرسة واسمه نهر الشدة وكان كمثل البحر يهدر صائحا عباس لا. لا تنزل. النهر عميق، سيغمرنا بالماء، سنغرق. الأفضل أن

ننتظر ربما توقف المطر، وخف الفيضان. - لا يزال هناك ضوء إذا حل الليل، لا يعود بإمكاننا العبور وربما ازداد الفيضان. إنه يجيء من مطر الجبال، لا من هذا المطر الذي ينهمر علينا. نعبر الآن، أو تعود إلى المدرسة. كان الوقت غروبا، تكاد كثافة الغيوم أن تساويه بالليل. وكنا عائدين، عباس وأنا، من أقرب مدرسة إلينا في قرية يفصلها عن قريتنا هذا النهر، نهر الشدة أو الشذة، لا أعرف. لم أكن رأيت من قبل مطرا مثلما كان في ذلك اليوم. لم أكن رأيت النهر في مثل فيضانه هذا. وكان عباس الذي يكبرني ببضع سنين يريد، كما خيل، أن يثبت شجاعته، لا أمامي، بل أمام قريتنا والقرى التي تجاورها. لم يصغ اليه أخذ ينازع تموج النهر، يقدم رجلا، ويؤخر الثانية، كأنه يفحص اندفاع المياه وقرار النهر. وبدا المطر غزيرا ملحا ينهمر من غيوم تكاد تلامس أكتافنا، في صخب هائل من الرعد.

- لن نُغرق. هات يدك. امسك بي جيدا. لا تخف. لم يكن لي خيار. أخنت يده، ولم أكد أمسك بها، وأضع قدمي في النهر حتى رجني الماء. وأخذ يغمرني، صدري، كتفي، حتى عنقي. أسلمت نفسي للنهر، وليدي عباس. قليلا، ونصل إلى الضفة الثانية. قليلا. لكن الفيضان كان يعلو. والمطر يشتد. لم أصدق أننا وصلنا إلى الضفة الثانية. قليلا.

تعرف أهى خوف أم فرح أم مزيج منهما معا. كأنه أدرك لتوه أن عبورنا النهر كان نوعا من جنون الطفولة البريء. كأنه أدرك أننا نجونا من الموت بقدرة ليست فينا. كأنه تدارك تهوره: كيف لم يحسب أي حساب للنتيجة الأخرى التي كانت ممكنة جدا، عنيت الغرق والموت وغرقت كتبنا ودفاترنا وكان وصولنا إلى القرية عيدا. هذا النهر الذي كاد يأخذني معه إلى سرير النوم الأبدى، هو نفسه الذي كان يأخذ أيام طفولتي بين أحضانه، غدرانا، و مغاور، صخورا وأعشابا، أشجارا ونباتات كانت الألوان على ضفافه تتنوع وتتدرج، وكنت أمنحها عيني كأنني أمنحها للحلم كنت أشعر أن وجودي بينها ليس إلا صورة، مزيجا منها جميعا. كانت طفولتي تنسما لمجري النهر، لضفافه، ولما حولهاً، ولما تحتضنه.

تجاوزنا الخطر، ووضعنا أقدامنا فعلا على

الجهة الأخرى من النهر، فوجئت بعباس

يصمت، ويمتلئ وجهه بملامح غريبة لا

أمنحها عيني كأنني أمنحها للحلم كنت أشعر الذبر فوجودي بينها ليس إلا صورة، مزيجا نفس منها جميعا. كانت طفولتي تنسما لمجرى من النبر، لضفافه، و لما حولها، و لما تحتضنه. الفا كان طيف يمسك بيدي، ويجري معي، نجلس ما بارة على صخرة، و نخوض تارة مني مائه علي المحمول على بساط من الحصى و الرمل الخوري نتمرأى في غدرانه، و ينظر بشغف إلى شتر أسماكها الصغيرة، و نمد أيدينا نحوها، إليها، لوذ و ونحسب أننا نحول الماء نفسه إلى طست تتد

بينى وبين الطبيعة لغة ورسائل في أيامنا، وليس عهدها بعيدا، كان الفلاحون في القرى يحسنون الإصغاء إلى كلام الطبيعة. كانت شجرة الزيتون من بين كلماتها الأكثر قربا إلى الطبع والى القلب، والأكثر ألفة. تمد حروفها كمثل الغصون بين يدي التراب أقواسا خضر حانية يتداخل رأسها وعنقها وصدرها في نسيج واحد: كأنها غيمة بقدمين موغلتين من أعماق التراب. لا تحب الوحدة، تؤثر أن تندرج في جملة، و أن تكون في جمع و تزهو بقدر ما يكثر حولها الأصدقاء. وهي نفسها تحيا في معجم الطبيعة بلا عناية، تقريبا. منذ أن تمسك جذورها بصدر أمها الأرض، تتولى هي رعاية نفسها وتربيتها تكتفي بقليل من الضُّوء الذي تمنحه الشمس، وقليل من الماء الذي يجود به الغيم وتعرف كيف تدافع عن نفسها، ضد العواصف خصوصا: تصنع من غصونها شباكا لصيد الرياح. فيها، يجد الفلاح ما يشبه حياته، معنى ورمزا. وكثيرا ما يفيء إليها، في لحظات التعب، ويتكئ عليها، متمتما في ذات نفسه: بالزيتون، أقسم الخالق وتظل أبدا في ردائها الأخضر. صيفا شتاء، ربيعا خريفا. لا تشحب و لا يتغير لونها. لا يسقط ورقها. وفي موسم عطائها، تتدلى ثمارها في عناقيد، خضراء، سوداء. كل حبة نهد صغير، غابة من النهود.، أنوثة

كطفلة تغطى، وقاية من الريح والغبار. عين ترى إلينا، فيماً نشرب دمعها. أهي التي كانت ترانا، حقا، أم الجنيات الساكنة قيها، تختبئ نهارا، وتظهر ليلا؟

عين تنبجس منها أيامنا وتسيل كأنها الماء.

بيت النار

يومنا قي حناياها،

لم يكن عندنا في البيت الذي شهد و لادتي،

مطبخ كما هي العادة في البيوت اليوم كان

المطبيخ في الهواء الطلق. أمام البيت. قرب

العتبة. كانت القدر كمثل قربان يرفع إلى

الأفق. هذا في الفصول أو الأيام التي لا

تعرف المطر والبرد. أما في الأيام الأخرى شتاء فكانت المدفئة داخل البيت تتحول هي

نفسها إلى مطبخ نتجمع حول المدفئة. نمد أرجلنا في اتجاه دفئها. نصغي إلى نشيد

الحطب يتصاعد في لهب أحمرً. ننظر بشغف

إلى القدر فوقه، تلبس السواد وتخبئ طعام

- انهضّ. يكفيك نوما. طلعت الشمس ، إنه

صوت أبي. يهزني من كتفي، رافعا عني

اللحاف. كَأَنه يقولَ لي "لا يَكفَى أن تقرأً

الكلمات، أو أن تحفظها، وترددها. ينبغي

أيضا أن تحولها إلى غيوم تمطر فوق

وفي كل صباح، عندما كانت أمي تهيئ

لي زُّوادة المدرِّسة، وتكرر، فيما تقبلني،

كنت أشعر، وأنا في طريقي إلى المدرسة

إلى جانبي. أنها كانت تمد يديها لتلمس

الفضاء فوقي، أهو ندي، أم يابس؟ أهو

والاعتدال، أم إلى البرودة؛ ولعلها كانت تضيف إلى ثيابي ثوبا أخر منسوجا من

خيوط صلواتها.

مائل إلى الصحو، أم إلى التغيم؟ إلى الدفء

لا تزّال راسخة في ذاكرتي صور من أشياء

طفولتي في القريةً. أذكر مَّنها السرير

الخشبى الهزاز الذي كان بمثابة رحم

ثانية. تمثال للنوم واللعب في أن. ينام

فيه الطفل لاعبا، ويلعب فيما ينام. سلة

مستطيلة، بمقبض طويل، يوضع فيها الطفل

يتبارون في خفه: "شيء، لا شيء. له قدمان،

وكان يمشى على بساط صوفى أبيض، غالبا

كمثل ثمرة. رمز، مادي هذه المرة، للحياة

والولادة. وهكذا حولة القرويون إلى لغز

ويمشى" ذلَّك هو السرير الخشبَّى الهزاز

أو تخالطه أحيانا خطوط حمر أو سود،

كأنها صور عن خطوط اليد التى نسجته.

وكان البساط يغار من السجادة التي لم تكن

تفرش إلا للضيوف. كان الضيوف جزءا من

الرتابة. كان يدخل إلى البيت كأنه ضوء من

مكان آخر. ينور البيت، ويضفى على حضور العائلة ألق السرور والغبطة. وحين يكون

أذكر أيضًا حقل تبغ أمام بيتنا. وحقول قمح،

قريبة إليه. وحسن الليمون. منذ طفولتي،

تمرست بالعمل، فلاحة وزراعة، وحصاداً.

مرة، أخذ المنجل إصبعي، ولا يزال أثر ذلك

الجرح واضحا حتى اليوم. وكنت أسابق

البارعين في شتل التبغ. كأن الشاتول كمثل

قلم في يدي، والحقل كمثل صفحة بيضاء.

وكانت شتلات التبغ بمثابة الكلمات. يا لتلك

السطور، تتلألاً حميمة في كتاب العمر. وقد

عرفت كيف أخطها بفضل التتلمذ على حسن

الليمون الذي كان يعمل مع أبى في الفلاحة

و الزراعة و الحصاد. حسنَ الليَّمونَّ، ألمحه

الآن يتكئ على المحراث أكثر انحناء منه.

ظهره كمثل القوس، وعيناه أكثر نفاذا من

السهام. كان صديقا، بين أقرب الأصدقاء،

البقرة والماعز، الثور والجدي. وما تبقى،

في ذلك الفلك الحيواني الوديع، الصامت.

كان يعمل، ويأخذ بدلاً عن عمله، قمحا أو

زيتونا، أو نتاجا آخر. لم تكن لأبي القدرة

بماً يأخذه، وسعيدا. لم يكن مجرد عامل

أبى يعامله كأنه عضو في العائلة. أذكر

أيضا عين قصابين وكانت قريبة إلى حقل التبغ أمام بيتنا. من مائها، كنا نسقي مشاتل

التبغ، وشتلاته عندما كنا نسلمها لأحضان

الحقل. عين، تمثال ضوء وعتمة، طالع

من أحشاء الأرض. أحاطها أهل قصابين بصخر، وبنوا فوقها قبة من الحجر، تظللها

لكى يعطيه مالا نقدا. وهو نفسه كان راضيا

يساعد أبي. كان قبل ذلك صديقا محبا. وكان

إلى المطر والغيم، الحقل والشجر. إلى

العائلة، الجزء الذي يخترق رتابة العادة

لهذا، كان يستقبل بما يخترق أيضا هذه

الضيف صديقا للعائلة، تشعر كأن بيتها

تحول إلى حديقة من النور.

ٰ الكتاب"، أنها ترافقني. أنها، أحيانا، تجلس

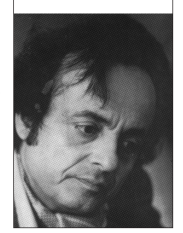
العبارة، اللازمة: "در بالك على حالك '

أذكر كذلك التنور. يمكن أن أنسى أشياء كثيرة في القرية، إلا التنور. ألأنني لا أقدر أن أنسى النار، أو أنسى الخبر الذي كان يخرج منه، وتسبقه إلينا رائحته الذكية كأنها أتية لتوها من السماء؟ وبين العين والتنور، بين الماء والنار، كنا، نحن الذين راهقنا، نستعرض نساء القرية، ثيابهن وألوانهن، وكيف يصففن شعورهن، ويتزين. ونتوقف طويلا طويلا عند صدورهن، و أعناقهن و أردافهن، وسيقانهن. لكن، أين هذه القرية الأن؟ حين عدت إليها، بعد خمسين عاما، شعرت كأنثى أعود إلى نوع من الموت، محمول في ماء اللغة. شعرت كأننى صاعد على جبل من الريح. وما أتحدَّث عنه هنا ليس، إذن، إلا دُخانا لا موقد له، وضيع ناره الأم. لا مادة تمسك ببصري: هل يكفى أن أتنورها ببصيرتى؟ صحيح، بقيت من هذه المادة أسماؤها، وليست . الأسماء إلا أصداء، وأخيلة، وتوهمات. وهل يجدي أن نكتب التوهم؟ أم لعلى، في عودتي إلى القرية، عدت لكي أرى الأب الذي مات، منِ دون أن أراه، من دون أن أحضر مأتمه، وأشيعه إلى داره الأخيرة، لكى أراه ظلا لا يكاد يرتسم، يتنقل على الدروب إياها، تحت الأشجار نفسها، أو ما تبقى .منها بين الكتب التي كان يختارها لي، ويختزنها

على أوراقها التي تكسوها أنفاسه، وأنفاس الذين خطوها. أم أعود لكي أتفحص، شأن كثيرين غيري، ما نصيب الواقع، حقا، في الحياة، وما نصيب الذاكرة، وما نصيب التخيل أم لكى أستعيد من جديد، توهما، جريان الزمن الذي يفصلني عن مكان و لادتى؟ هل لكي أقارن بين قسمات وجهي وتجاعيد جسدي، وبين قسمات المكان وتجاعيد الوقت؟ هل لكي أستبق موتى وأراه عيانا عبر جريان هذا الزمان، في الأشياء التي عرفتها طفولتي والتي تغيرت، ولم تعد هي هي؟ هل لكي أواجه موتي، مسبقا أو لكى أرى تلك النقطة الغائمة، الهائمة التي تفصل بين الحياة والموت، وتصل بينهما في اللحظة نفسها؟ المكان رحم اللغة

كأنني أبتكر مكان و لادتي، كما أبتكر قصيدتي والقصيدة لا تكتمل. كذلك المكان الذي ولد فيه الإنسان: انه هو أيضا لا

لا تزال راسخة في ذاكرتي صور من أشياء طفولتي في القرية. أذكر منها السرير الخشبي الهزاز الذي كان بمثابة رحم ثانية. تمثال للنوم واللعب في آن. ينام فيه الطفل لاعبا، ويلعب فيما ينام. سلة مستطيلة



يكتمل. هل أفاجئ، أو أصدم أحدا، إن قلت: أتعجب ممن يزعم أنه يعرف نفسه؟ كيف أعرف نفسي/ فيما تبدو لي كمثل الأثير، أو كمثل خيط في غزل الشمس، أو كمثل الهواء، سائحا في الجهات كلها؟ كما خيل إلى أننى أقترب منها، أكتشف أننى أبتعد. وأعرف أنها ليست سرابا. إنها كمثّل ضوء يسلمك، فيما تضل إليه، إلى ضوء أخر يسلمك هو نفسه إلى أخر. إلى ما لا ينتهى وكل ما كتبته ليس، في ظني، إلا بحثا عنها: بحثا، وليس تعبيرا عنها. كنت أترصدها، أستقصيها، أكمن لها. وكانت تفلت دائما. كأن نفسي، كأن هويتي هي هذا البحث،

# قراءة الشعر في ضوء قنديل

أذكر أيضا قراءة الشعر العربي القديم، بعناية أبي وبسهره على تربيتي. كل ليلة قراءة. للشعر وحده. يحضُّ المتنبى (كان الأكثر حضورا). يحضر أبو تمام، البحتري، الشريف الرضى. يحضر امرؤ القيس. المعري، لكن، نادرا. ربما لأنه كان حكيما"، لا شاعرا، كما تعلم تقاليد التذوق، وكما يقول العارفون بشعرنا القديم. قراءة بصوت عال وأمام ضيوف يحبون السماع، وهم أنفسهم شعراء. يصغون إلى صوتك باهتمام، كأنهم يمتحنون ويقومون. يصغون إلى لغتك، نطقا، وتجويدا. يطربون غالبا. لم تكن تقرأ برأسك وحده. كنت تقرأ بقلبك، بحواسك، بجسدك كله. بعد السماع، يأتي امتحان الصرف والنحو. أعرب هذه الكلُّمة. هذا البيت. واذكر وجوه الخلاف، هذا أو هنالك ثم يأتي امتحان المعنى. ما معنى هذا البيت؟ هل أخذه الشاعر، أم ابتكره. ما المعاني الخاصة به في هذه قصيدة، وحده، من دون غيره؟ كل ذلك في جلسة بعد العشاء، في البيت الذي ولدت فيه، والذي يتكون من غرفة واحدة في ضوء قنديلي شاحب يغذيه زيت النفط، الذي حل محل زيت الزيتون. كل ليلة. تقريبا. تتكرر القراءة. مسرح مفتوح يكاد يحاذي ذلك المسرح الأول في رأس شمرا. قرب اللانقية ، حيث ولدت الأبجدية وكانت الكتب قليلة وغالبا تستعار. وغالبا، لا ترد. كان من يملك في القرية كتابا يشعر أنه يمتلك ما هو أكبر من القرية. وكان مقامه في نظر الفلاحين يكبر ويعلو. الشعر سفر نحو العالم

الشعر. سمعته أو قرأته أو كتبته، سفر. يوسع العالم، خارجا، وداخلا. وداخلا خارجا. تتوسع القرية فتحاذي تخومها تخوم البلد الذي نشأ فيه الشاعر. داخلا تتسع حدود الحلم والخيال والمعرفة. هكذا كان يوكد القرويون الذين يمضون سهراتهم

"غدا أسافر لزيارة الأصدقاء في قرية (يسميها). أو في قريتين (يسميهما). هل تأتي معي؟ تقرأ لهم شعرا. سوف يسرون

وتكون القرية، غالبا، بعيدة عنى، أنا الطفل الذي لم يكد يتجاوز العاشرة. لكن، أستيقظ مع أبي صباحا. نفطر خبرا وزيتونا، ونمضي. يسير أمامي. يضع عكازه وراء ظهره، ويشبك به ذراعيه. وإذ أتخيله الأن، يبدو لي في هيئة شخص مصلوب. أتعثر، ألتفت يمينا، شمالا، ورائِي. أنظر إلى السماء. ألهو، أحيانا، وأتخلف عنه قليلا يلتفت ليتفقدني، ويقف ضاحكا - تعبت؟ بلى، يولد الإنسان أكثر من مرة، وفي أكثر من مكان. ولادته الأولى من أبويه عمل الطبيعة. لا اختيار فيه. وربما بدوت مغاليا إذا قلت إنني، منذ طفولتي، كنت مسكونا بشعور غامض أن مكان والادتي الأولى ليست مكانا لكي أنمو فيه، بل لكي أنطلق منه. شعور يقول لي: لن تجد نفسك إلا في مكان آخر، في أمكنة أخرى. كأن الإنسان لا يصبح نفسه إلا بالخروج منها. كأن تاريخ الإنسان هو تاريخ الخروج من نفسه لكن كيف أخرج، وأين؟

> عن كتاب ها انت ايها الوقت سيرة شغرية ثقاقية

# مل کسر أدوسي الممار عن العقافة العراقية؟



### صلاح حسن

بعد أربعين عاما يعود صديقنا الكبير ادونيس إلى العراق، لكن هذه المرة إلى شمال الوطن في كردستان العراق لكي يكسر الحصار عن الثقافة العراقية، ذلك الحصار الذي فرضه اتحاد الكتاب العرب اللسَّان الناطق باسم ثقافتنا العربية من المحيط إلى الخليج. عمل كبير لمبدع كبير لا يمكن إن يقوم به إلا شخص له قامة ادونيس وان جاء متأخرا ومنقوصًا بعض الشيء لكنه في النهاية عمل لم تستطع إن تضطلع به امة بكاملها. قال ادونيس في كردستان العراق ما لم يستطع قوله في كل البلدان العربية وما لن يستطيع قوله بعد وقت طويل. تحدث عن كل شيء مع المثقفين العرب والكرد. هم احتفوا به وعلقوا صوره في المدن الشمالية حتى إن رئيس الجمهورية العراقية زاره وعبر له عن سعادته بهذه الزيارة التاريخية. الشعراء الشباب تحدثوا معه عن كل شيء بما في ذلك الأخطاء التي كانوا يظنون انه ارتكبها خلال مسيرته الشعرية والحياتية. لم يتركوا شيئا يتعلق به وبشعره وبفكره دون إن يطرحوه أمامه بكل صدق وحرية لأنهم يحبونه ويحبون شعره كما يحبون أطروحاته الفكرية. لكنهم لم يكونوا تلاميذ ولا مريدين، بل كانوا مثقفين أحرارا لا يخافون.

قالوا لضيفهم الكبير أنهم ألان لا يخافون من الحكومة ولا من الرئاسة ولا من البرلمان و لا من الأحزاب ولكنهم قالوا أنهم يخافون من اؤلئك الذين يضغطون على الزناد شيعة وسنة، أنهم يعرفون من هو قاتلهم. قالوا هذا الكلام ونشروه في الصحف الحكومية، وهو قال بدوره انه سعيد بسقوط الصنم. قالها بوضوح وعلى رووس الأشهاد لأنه مثقف حر ولا يخاف وهو عمل لم تستطع إن تقوم به امة بكاملها. تحدث عن الشعر والايديلوجيا والدين والفلسفة واللغة العربية وانقراض الحضارة العربية وحذر الكرد من السقوط في وهم القومية. لم يذهب ادونيس إلى كردستان العراق ليقرأ شعرا فحسب، لقد كان واضّحا وهو يحذر مضيفيه من الأوهام التي وقعنا بها نحن العرب الذين بدأنا نتساقط من التاريخ بسرعة ولولا وجود النفط لكنا خرجنا منه منذ زمن

العراقيون في الداخل خونة كلهم هذا ما يقوله المثقفون العرب عبر اتحادهم الفذ كما يعتقد بعض المثقفين العراقيين، لكن ادونيس له رأي أخر.. انه الوضع الأمنى ذاك الذي يحول دون حضور المثقفين العرب إلى العراق. أما عن الاحتلال فيقول الدونيس بالوضوح نفسه: كنت أتمنى أن يتم ذلك الإسقاط من قبل الشعب العراقي أما وقد جاء الأمريكان فشكرا وليذهبوا ، بل انه يبدو أكثر وضوحا حينما يقول: وهل هناك بلد عربي ليس تحت الاحتلال، ما هذا الكلام

ما كان ادونيس يطمح بوقوعه كاد يتحقق على أيدي العراقيين أنفسهم وأنا شاهد وفاعل في ذلك حين وصلت طلائع الانتفاضة الشعبية إلى مدينة المسيب التي تبعد ما يقرب أرَّبعين كيلومترا عن العاصَّمة بغداد لكن دول الجوار تدخلت لدى أمرَّيكا وأجهضت أحلام العراقيين. إحدى الدول زجت بمعارضين للنظام السابق ورفعت شعارات طائفية دفعت دولة جوار أخرى الطلب من أمريكا للإبقاء على صدام حفاظا على الأماكن المقدسة التي تديرها. دولة ثالثة طلبت من أمريكا الإبقاء على صدام خشية من إقامة دولة كردية. الحلُّم العراقي يتبخر و العراق يقع تحت الاحتلال، هذا ما لم يكن يعرفه ادونيس وكثير من المثقفين العرب الذين لا يريدون إن يفهموا حتى بعد مضي هذه الفترة الطويلة وتزايد أعداد الضحايا العراقيين من المدنيين. لم يذهب ادونيس إلى بغداد لأنه يعرف إن هذه المدينة قد تنفجر في أية لحظة، ولو كان ذهب إلى هناك لما وجد أي مثقف عراقي لان الجميع ذهب إلى مدينة البصرة من اجل مهرجان المربد الذي انتهى قبل يوم واحد من ذكرى ولادة الديكتاتور المقبور. وزارة الثقافة

> منقسمة على ٌنفسها لهذا السبب أيضا لم تستطع إن تدعو ادونيس لأنها لن تستطيع إن تسجنه في المنطقة الخضراء ولن تستطيع إن تحميه من السيارات المفخخة التي تقتل يوميا مئات العراقيين. بعض المثقفين العراقيين كانوا يتمنون على ادونيس إن يزور بغداد لكي تكتمل هذه الزيارة التاريخية وبعضهم استنكر هذه الزيارة من

العراقية وهي " وزارة محنطة " بسبب المحاصصة الطائفية ووزارة

منفاه في لندن لكن أدونيس يزور العراق. انه في العراق ألا يكفى ذلك؟.

# حين بيموت الفكر على عتبة المكان!



ماذا يحدث حين يُماهى قسرا بين الرأي والمنبر أو يتم المزج/ التلابس عمداً بين ما يقترحه الرأي من طرح فكري وبين ما تقترحه هوية المنبر قوميا أو آيديولوجيا فيلبس الرأي زي المنبر القومي او الايديولوجيّ؟ سينضى الفكر وتستدعى السياسة على عجل. بهذه الكيفية تحديدا نظر عدد من المثقفين العرب الى زيارة أدونيس الى كردستان العراق وقرؤوا الرأي الذي قاله من



هوشنك الوزيري

يذهب أدونيس الى كردستان العراق فيثير، وهو الذي يتقنِّ أصول فن الاثارة وقواعده، كما عاصفا من الإشكالات والأراء في فضاء الثقافة العربية التي تَّفتقر أصلًّا هكذا جدال جوهري يبحث في سؤال موت العربي حضارياً، وفعالية دوره التغييري أو تأثيراته في . المشهد الفكري العالمي الراهن. أدونيس الاشكالي، وكعادته دوما، قال ان العرب في طِور الانقراض أو انهم ِأنقرضوا فعُلاً. وبدل ان يُحاور فكرياً حول مفهوم الانقراض الحضاري ومعاني الموت الثقافي تم رشقه بالسياسة. ولست هنا في معرض تأويل وبناء قراءة تحليلية لهِذه الجملة التي سبق أن أطلقها أدونيس لأكثر من مرة وفي أكثر من مدينة عربية وغربية. وهي الجُملة ذاتها التي يرددُ ثيمتها المركزية (الانقراض/الموت) أو سكونية الفكر العربي وعدم قدرته على انتاج تغيير جذري، الكثير من المثقفين

والغضب وقبلهما الاتهام. وهنا على عتبة المكان يموت الفكر لتولد السياسة بكل رخصها وقبحها. فمن خلال قراءة معترضي زيارة ادونيس الى كردستان العراق نكتشف بان الانقراض/ الموت الذي طرحه أدونيس يعالج ويناقش سياسياً وليس فكرياً. فعند البعض ان الثقافة العربية ليست ميتة وان العرب لم ينقرضوا والبرهان القاطع على حيوية هذه الثقافة هو مقاومتها للسلطات والمثقفون الذي يقبعون في السجون. لكن الطامة تكمن في عملية التماهى بين الرأي وبين الهوية القومية للمكان الذي انطلق منه الرأي. والتركير على عامل كردية المكان يمثل دورا مهما في تسييس عملية الاعتراض وانتاج الخيبة واطلاق الاتهام. فهناك من اتهمه بالتملق للمتعصبين الأكراد ناسياً بان الاكراد ليسوا هم من يقررون من الأحق بجائزة نوبل للأداب. وهناك من كتب

العرب من يسارهم الى من يقف على يمين يمينهم، ولكن بصياغات لغوية أكثر بساطة ومهادنة للواقع الاجتماعي السياسي واستخدام مصطلحات من قبيل(استقالة العقل/الانحطاط الفكري/ الظلامية...) وذلك دون ان تثير هذه الاوصاف والمصطلحات أية ردود أو اشكًالات انتقادية. فلماذا اذن يثير هذا الرأي الأن كتابات مشحونة بالسياسة والأيديولوجيا تصل حد الغضب السياسي عند البعض بل الاتهام عند أخرين. ولست هذا في معرض الكلام عن هذا الغضب (العربي) أوالاتهامات بقدر ما أود التركيز على العامل التفجيري لهما. تكمن سياسية الكتابات الاحتجاجية التي أعقبت جملة أدونيس في انها لم تقترب مِن تناول سؤال الموت العربي حضارياً الذي تكلم عنه أدونيس بقدر ما حاولت النيل منه انطلاقاً من

كردستان العراق. وتطرف آخر في وصفه

لمكان الزيارة ب(المحمية الأمريكية) ما

يحمل في سياقاته الضمنية اتهامات

فى غاية الابتذال كالعمالة والخيانة

بما قاله أدونيس بقدر مايتعلق بالمكان

الذي قاله فيه و الناس الذين قاله بينهم. أقصد الأكراد. وهكذا يتم ارتكاب خطيئة

التباس أو تماهي جوهر رأي بالهوية

القومية للمنبر/المكان. وبالرغم من ان

استاذ عباس بيضون، وهو من المثقفين العرب القلائل الذين لم يؤازروا دولة

صدام حسين في حملات الانفال والقمع

والقسوة، يُشخص روح الإشكال

الاعتراضي حين أشار في مقال له في الملحق الثقَّافي لجريدة السفير في ١٩٠/

٥/ ٢٠٠٩ حول الموضوع الى حساسية

بعض المثقفين العرب من أن تقال "كلمة

سلبية عن العرب في محضر الأكراد

فهو نفسه يقع في الخطيئة ذاتها حين

فما العجب في ان يقول أدونيس ذلك

و لو في محضر من الاكراد." نقطة

يقول "ليس بينناً من يعتد بمكانة العرب اليوم في العالم ولا باضافتهم الثقافية

ورأس السطر. ولكنه سرعان ما يستدرك

الأكراد أو الأفرنج أو أي كان.." ولا

بيضون بـ "و لو في محضر من الاكراد"

او بٍ "الأكرِاد او الأَفرنج" فهنا تمثل ّ"أو"

حداً فاصلاً بين نقيضين. فهل يمثل الكرد

من المقبول قوله أمام الأفرنج ولكنه ليس

مقبولاً بالدرجة ذاتها أمام الاكراد!حتى

أدونيس يفتتح رده في جريدة الحياة

٧/ ٥/ ٢٠٠٩ على المعترضين على رأيه

وزيارته (تماهى الاثنان وإلتبسا الى حد لا يمكن الفصل بينهما فلم يُنظر الى

الرأي او يُقرأ من خلالِ طرحه الفكري

وما يقترحه إلا ملتبساً بكردية الزيارة)

على زيارته عبر اضفاء الشرعية العربية

على المكان عبر قوله بان "أقليم كردستان

التاريخية والسياسية العربية فما الخطأ

فى زيارته؟" كيف لكردي ان يستقرئ

هذّه الجملة/ الذريعة دون السقوط في

مستنقع (القومية) وحسها وأمراضها؟

منهم؟ أو لا أحد يستطيع الانكار بان

كردستان العراق هو جزء سياسي من الدولة العراقية، لكن قول أدونيس عن

الجغرافية السياسية والتاريخية والذي

يبني كيانه الدلالي على أسس عملية

الانتماء ومفهمومه يغوي بالاحالة الى

انتماءات و جغرافيات اخرى. يغوي

بالاحالة الى قول التركي و الايراني . بجغرافيتهما "التاريخية والسياسية"

واعتبار الكردي مجرد جزء من فضائهما

التاريخي وسيرتهما السياسية! ودفعاً

لأي التباس على القول وبوضوح تام

بان البعد القومي/الكردي هنا لا يعنيني

أطلاقا ولكن السؤال الذي ينبغى طرحه

هو لو لم يكن كردستان العراق جزءا من

من سيرتها السياسية فهل كان أدونيس،

وهو المقروء كرديا بشكل واسع، يرفض

العرب، ومنهم الغاضبون المحتجون على

العار الحديث عن عيوب(نا) أمام الأغراب

وخصوصاً من (نـ)عتبرهم أقل شأنا منا!

فلا ضير الكلام على تخلفنا وعرينا أمام الخواجات الأوربيين والأمريكيين، لكن

ان تقول أمام الكردي ( الذي منه وحده

الثقافة العربية الشعبية : تستكردني؟) على عين العربي حاجب! فهذه خطيئة

يُشتق السؤال الاجتماعي الشهير في

سياسية لاتغتفر.

زيارته ؟؟يبدو ان هناك من المثقفين

زيارة أدونيس الى كردستان العراق، من يحِرص كل الحرص على التشبث

ثقافياً ببعض شهامات البداوة. فمن

الجغرافية التاريخية العربية وجزءا

ترى هل يحتاج مبدع ومفكر كبير

بحجم أدونيس الى ذرائع يقترحها على معارضيه وخصوصا القوميين

يفتتح رده بمحاولة اضفاء الشرعبة

العراق" هو "جزء من الجغرافية

والأفرنج نقيضين مختلفين بحيث انه

أعرف بالضبط ما الذي يعنية الاستاذ

والاتصال بالعدو..الخ لأدونيس. لهذا يبدو الأمر برمته وكانه لايتعلق

> وبسبب (المكان /المنبر) الذي صرح منه بموت الامة العربية حضارياً. وهنا تحديداً، أي في هوية المكان الذي هو كردي بامتياز والذي منه رجا وامل أدونيس ألا تصيب العدوى الثقافة الكردية، يكمن جوهر الإشكال في الرؤية لتبدأ مأساة سجال قومي الطابع والروح وذلك عبر تجريد تساؤل الموت من بعده الفلسفي العميق وتحويله أو الاصبح حصر أبعاده كلها سطحياً داخل حقول السياسة والأيديولوجيا. وهنا تكمن مأساة العقل الذي لايتردد للحظة في تدشين عملية تسيس مطلقة شأَّملة في قراءاته للأشياء جميعهاً. سبق لأدونيس ان قال الرأي ذاته في بيروت ودمشق والقاهرة ومدن عربية اخرى كما وانتقد وبقسوة الحالة الركودية التى تعيشها الثقافة العربية من على منابر باريس ومدن اوروبية اخرى. وهنا يستمد سؤال (فلماذا كل هذا الاحتجاج الأن؟) شرعيته وغرائبيته في أن واحد. من أطلع على الكتّابات المنشورة في الصحف وعلى مواقع شبكة انترنت والتي أعترضت على

زيارة أدونيس وغضبت من

هذه الكتابات والمنشور في

صحيفة الحياة، لا يجد صعوبة

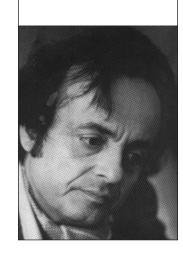
بالغة في اكتشاف ان كردية المكان الذي

قيل مِنه الرأي وليس الرأي ذاته، تمثل

رؤيته ورد أدونيس نفسه على

عاملاً أساسياً في اثارة كل هذا الاحتجاج حول "فتنة أقليم كردستان العراق" و زيارة أدونيس له "وهو ما زال محتلاً" وتحدث قومي عتيد عن "الحضارة العربية التي قال عنها أدونيس في شمال العراق..." مستنكفاً حتى عن قول كلمة

سبق لأدونيس ان قال الرأي ذاته ي بيروت ودمشق والقاهرة ومدن عربية اخرى كما وانتقد وبقسوة الحالة الركودية التى تعيشها الثقافة العربية من على منابر باريس ومدن اوروبية اخرى



# أدوسي والبث عن الموية غير المعملة

الإبداع، الدين، السياسة، الجنس بالتعاون مع شانتال شوّاف لا يفاجئ ادونيس قارئه بتلك الكثافة من الأسئلة المقلقة والمراجعة الصارمة لاقنومات الشعر ووظيفته التي ينبغي ان يكون عليها والتاريخ ومكانة الرمز في الحاضر الى غير ذلك من الثيمات التي يثيرها "ادونيس" بمشاكسته المعروفة للمألوف والموروث البالي في كتابه الجديد"الهوية

يكتب ادونيس كتابه هذه المرة بلغة صديقته "شانتال شوّاف" الفرنسية في اثبات يتباهى ادونيس به على الدوام.. بامتلاكه لناصية حبه للغة خاصة تخترق حجب الحضارة اوالموروث وتنتزع اعجاب الاخر بكل

الحديث منفرداً عن واحدة من حلقاتها

اولى هذه الحلقات الابوة البطريريكية

المتحكمة في السلطتين الدينية والمدنية

على السواءً.. وثانيهما الحوار المتعثر والمخاتل واللامتكافئ ما بين العرب

والغرب وثالثهما وهو ما يؤرق ادونيس

حديثاً عبثياً وبلا معنى.

### توفيق التميمي

يفتتح ادونيس انثيالته وثيماته بالمطلق والمفرّدة الاكبر في لغتنا البشرية ''الله الذي لا يمكن الوصول الى دلالاتها النهائية سوى الشعراء القديسين ولذا تراه يقول بدون تحفظ "لعل الأدب هو الميدان الذي يتحتم عليه ان نبحث فيه وان ما تكون عليه روحانية جديدة، انبعاث روحي جديد يبث الدماء في عروق كوكبنا الشّائح " ص٨

وهنا وبطرافة يحاول ادونيس ان يقارب العنف الماثل في العالم والمتجسد باشكال متنوعة الى "نمذجة " الله وتماثل هيئته.. ولهذا فهو يرى ويعتقد بان حرب الاديان التاريخية هي حرب للدفاع عن هذه النمذجة القسرية لله.. وبرأي أدونيس "فان الله قادر وحده..على الدفاع عن نفسه، لذا فهو ليس بحاجة الى م جنود ودبابات، وحاجاته اقل ايضاً الي انتحاريين وفدائيين للدفاع عن نفسه ادونيس يبرئ الله المطلع عن دنس المتشدقين بهذه الكلمة العظيمة التي

لا يدرك اسرارها الا القديسون

حقيقة الحوار الغربي

- **العربي** عندما ينتقد ادونيس

انسانية.. بل بوصفهم

فانه يتحدث عن دورة

كاملة يبدو

وفي اتساق المعنى المجرد..

مؤسسة او نظاماً.

العرب لا ينتقدهم

بوصفهم كائنات

ويشكل واحداً من همومه المزمنة هو وظيفة الشعر في الحضارة المعاصرة. في الحلقة الاولى لا مناص من تقويض السلطة البطريركية وتحطيم قداسة الالوهية فهما الحل لعروبة مهشمة بدائية-تقابل النموذجي البطريركي الاميركي. اميركا هي الاله الصغير للعالم الجديد.. عندنا مازال الرئيس هو الاب الاله الذي يدور حوله الابناء والبلاد والجيش والماضي والحاضر. وفي الحلقة الثانية تكمن المأساة في حو اُرنا مع الغرب بتفضيله حو اراً

وتدجينا للاصوليين والمعادين للديمقراطية ومع الاباء الدكتاتوريين.. على حوار مع فلول الديمقر اطيين وشتات الليبراليين. لأن في هذا الحوار تكريساً

حسن"ص۲۱ مرغوبا للشعر مغالى به كثيراً. للتفوق السياسة عندنا وامل الديمقراطية السياسة عندنا حتى هذه اللحظة

طريقة واحدة للثورة المعاصرة

عن اقطاعات معزولة عن بعضها مكتفية . ىصحة عقائدها وتكفير الاخرى.. يغيب العقل ويحضر محله الانفعال. ومن هنا فالعولمة هي الخطوة الاولي لتقويض الاقطاعيات المتحاربة ويمكن للشعراء ان يواصلوا حلمي كوني تنضويً تحت

الغربي ودوام لمصالحه.. التي لا تتقاطع مع نزعات الاصوليين الاباء والحكام.. مادامت ضامنة لعقدهم ونوازعهم الشريرة ورغبتهم في الحكم والعماء

الايدلوجي.. وسط مثل هذه العلاقة المشينة وهي علاقة التابع والمتبوع.. ووسط الحقيقة المرة بحقيقة السلطة يسعى ادونيس لتأسيس جدوى الشعر والبحث عن وظيفة دلالية له داخل هذه المحتدمات دورا لا يتعلق بالكلام واللغة فقط بل بما يمكن ايجاده من بدائل في العلاقات و الثقافة والحوار.

ويزعم ادونيس ان لشعره هذه الميزات التثويرية والتمردية ومن هنا كان يتنبأ بامتياز ادونيسي قبل ان يسقط صدام نهائياً ويزول عنّ المشهد "من المشين على الصعيد العربي ترك شخص دنيء يقود هذا البلد المسمى العراق مثل صدام

وهنا يبدو ان ادونيسٍ يعول على وظيفة التاريخية هي التطابق المجحف بايدلوجيا الحكم والنظام.. حتى لو تحولت هذه الايدلوجية الى أليات لتعذيب البشر والاستئثار باموالهم والتعارض مع هذه الايدلوجية يعد نوعاً من المروق الديني الذي يستحق القتل والنفى.. هذه السياسة لا تزال تسوق شعارت كانبة وخادعة مثل القومية، الحرية، الاشتراكية.. الى غير ذلك من اللغو والهذيانات والديمقراطية التي يبشر لها ادونيس في مدار هويته

غير المكتملة هي ديمقراطية التصوف والعشق والرغبة في الجمال المطلق..لا ديمقراطية النفّاق والمزايدات.

هو الوقوف بوجه هذه العودة المشؤومة للدين من كلا الجانبين اليهود والعرب.. فهو يرى ان الدين حسب مفهو م هذه الجماعات هو عبارة هذه الثورة.. بتأسِ

ظلاله كل التنوعات البشرية

اليومية.. دروبها المفضية للعيون والانهار علاقته بوالدته الامية و المثقفة بثقافة الحياة.. والده كالاعمى لدروب

الحرية التى جعلته يتخذ قرارا غير مستوق من اقرائه من الشعراء والمبدعين عندما اختار لنفسه اسم''ادونيس' متصوراً أن التحرير من الاسم الموروث هو الخطوة الاولى للتحرير من أقفال الانتماءاتُ الاجتماعية والدينية.. وهكذا كانت الغاز هذه الحرية اهم بكثير من تلمس البدايات الاولى لموهبته الشعرية. والتي جعلته اقرب للاخر والحوار منه.. ولربما يباهي ادونيس هنا بحريته امام "صديقته شانتال" ويزهو بذلك التحرر وهو كان يوماً ما مغروساً في قرية عربية بدائية وطاعنة في التخلف.

الحب، الجنس، حلقات الابداع المتصل الحب لا يمارس بالجسد وحده وانما بالروح.. والفعل الجنسي واحدة من الوسائل التي يمكن الوصول عن طريقها لفهم اسرار الكون وجوهر الكائن الانساني.. هكذا يرى ادونيس في رؤيته لهذه الحلقات المتصلة ببعضها بالبعض الاخر..

خَاتُمة ماذا اراد ادونیس من کل هذه الومضات وليس كما يفعل التبليغ القسري للاديان

نفهمها الابالعودة المضادة للاديان.. لان

الناس تريد حرية فردية.. مسلوبة من

قوى كثيرة ومنها المؤسسة الدينية..

تماهى الادب مع الواقع هو المشارفة

لتخوم الزيف وقرب موت الادب بكل

اشكاله التعبيرية وانكساره في معركة

السوق والسلع الانتاجية ودليل ساطع

لتفوق العقل الاقتصادي والتكنولوجي

على رؤية الادباء ومخيلتهم الاستشراقية.

ازدحام المعارض التذكارية والقيم المادية

الباهظة لحاجياتهم الموروثة لمشاهير

السياسة والفن هو نوع من المفارقة

التاريخية للمعركة بين الادب الحقيقى

والثقافة الزائفة. لا خلاص من هذا الزيف

الا بادراك الادباء الحقيقيين بان حرياتهم

السلطات وادارات النشر والتوزيع.. هما

السيرة الذاتية اكتشاف لعراء

التنقيب في سيرته الذاتية هو واحد من

الاعمال المضنية لانها تختزن الكشف

والتعريف ليس بنسقه الشعري المميز

ولا بتنظيراته التي لم يكل عنها.. بل هو

بحث عن جدوى في الكتابة التي تتجاوز

التفاصيل للوصول الى اكتمال المعنى في

اثر ابداعي قصيدة او موسيقى او تاريخ.

البحث في هذه السيرة تختزل حلماً

مشروعا في اقتراح الكائن الشعري

الجدير لوحده بالتصالح مع الطبيعة

والجمال والاعداء ايضا وبولادة هذا

الكائن ورعايته يمكن الخلاص من دوامة

العنف التي باتت تهدد سلام وامن العالم

وفي واحدة من حلقات ادونيس ورؤاه

الجريئة يبحث عن مفهوم للجسد المعشوق

لغويا والذي يتعسر الامساك به والتوصل

وانفتاحته الاببصيرة شعرية وموهبة

وظيفة الجسد اللامتناهية والشعر كذلك

تكمن قيمتها المشتركة في وظائف الهدم والازالة للاقنعة الزائفة والوجوه القبيحة

والنوايا الشريرة واحداث زلازل ثقافية في المدن المسكونة بالكذب والنفاق.

الحرية اهم دروس الطفولة

اول مرة ارى ادونيس ينقب في ذاكرته

عن مشاهد الطفولة بمثل هذا العناء

ويستحضر معها القرية.. حياتها

الى اسراره وغموضه وتحولاته

القصدية والجسد

نهاية هذه الحرية وبداية انتشار الادب

الزائف.

هي اغلى ما يمكن والانصياع لرغبات

الادب المزيف

وصناعات مؤسسات خاصة بها.

العودة للبوذية في العالم لا يمكن ان

اللغوية.. الواخزة هل هو سعى في مشروعه الذي بدأه بالثورة الشعرية التنظيرية "الثابت والمتحرك" او هو مماهاة للغربي الذي لا يقل عنه شانا.. او هو افصاح عن رغبته المضمرة في اقتناص نوبل التي اخطأته مرات ومرات دون حق او هو صراحة وجرأة في لغة اخرى في حضرة صديقة تنتمى لهذا الاخر؟. وكيف سيتم قارئ هذا الكتاب هذا النوع من الانتقالات و التحولات في اسئلة الوجود و الواقع والحضارة والابداع هل سينتهي القارئ الى يقين صديقة الشاعر في تعليقها إلاخير على كل هذا الذي يسمى كتابا جديدا لادونيس؟ هل ما سعى اليه ادونيس حقاً هو ذلك الاستنتاج الذي خرجت به





# البيامات الشرية بين التأميل والاختلاف

### د. عصام العسل

ما يتبادر الى الذهن احيانا، ان المبدع في سعيه الى اكتشاف المساحات الغائبة منّ القول الشعري، يقدم تصورا ينطوي على الكَثير من الهواجس التي يفتقر اليها نصه، ما يجعل الابتعاد عن فضاء الكتابة الشعرية مبررا للدخول في فضاء المراقبة للعمل الشعري، وقد اتضحت هذه المراقبة في طبيعة البيانات الشعرية التي يكتبها عدّد من المثقفين محاولة منهم وضّع اطار نظرى قد تفتقده كتاباتهم الا انها لا تخلو منه تماما، فالاتفاق على ماهية البيان الشعري تكاد تكون ملاصقة لضرورته، وهل يحتاج الشعر الى بيان للترويج له؟ ام ان البيان يمثل حلقة وصل يجدها البعض مترهلة أن لم تكن معطلة ؟! تتطلب كتابة البيان الشعري وعيا لا

بالمنجز الشعري وحده وانما تتجاوزه المنجز الشعري وحده وانما تتجاوزه الممية لبيان يعبر عن تجربة شخصية الممية لبيان يعبر عن تجربة شخصية قام بها الشاعر بمفرده وان كان الانطلاق في كتابة البيان تتوسم وجود مثل هذه الخصوصية، غير ان اثر البيان في المتلقي يبحث عن طبيعة المبدع الذي كتب البيان فضلا عن اهمية الطروحات التي يقدمها، كما علينا ان نميز بوضوح بين البيانات التي تؤرخ لفترة شعرية يكون فيها الشاعر مجرد مساهم في تحول ثقافي، فيها البيانات التي تبتعد عن التسجيل وبين البيانات التي تبتعد عن التسجيل التاريخي وتعنى بالرؤيا الجديدة التي يقدمها صاحب البيان، فالنوع الاول

(التاريخي ) يمثل صوتا جماعيا يغيب فيه طابع الإبداع الفردي على اعتبار ان المبدع يستمد شرعيته من الجيل الذي ينتمي اليه والذي يتوافق معه في الاعلب والذوع والنوع والنوع

البيانات (الرؤياوي) يمثل صوتا فرديا يغيب فيه طابع الابداع الجماعي وتظهر فيه سمات الاختلاف بوضوح شديد مما يجعل من الصوت الفردي غير مؤ هل للانضواء تحت مسميات حيلية مختلفة، واذا كان البيان التاريخي يمثل مشروعا مشتركا فان البيان الرؤياوي بمثل مشر و عا فرديا كما يمكن أن تلحظ سمات اخرى تتعلق بالبيانين ( التاريخي والرؤياوي) وهي سمة الانتماء المؤسساتي، فالتاريخي اكثر ما تتضح صورته في الثقافة العربية في المثقف الذي ينتمى الى مؤسسة (سلطة ذات طابع رسمي ) في حين يقف البيان الرؤياوي خارجا عن كل سلطة ورافضا للانتماء بمختلف اشكاله .

نحاول في مقالنا هذا ان نقرأ طبيعة اشتغال المبدع العربي في صياغة بيانه الشعري / الثقافي من خلال اختيارنا لبيانين، الاول بيان الحداثة لادونيس والثاني بيان الكتابة لمحمد بنيس والبيانان منشوران في كتاب البيانات الصادر عن اسرة الادباء والكتاب في البحرين عام ١٩٩٣.

يمثل البيان الشعري عند ادونيس ازاحة لنصوص وترويج لنصوص اخرى وهو ما يتضح في ( بيان الحداثة ) الذي قدم له بالحديث عن اوهام الحداثة فلماذا تتقدم الاوهام على ظاهرة الحداثة، فاوهام الحداثة التي يحددها ادونيس هي (الزمنية، المغايرة، المماثلة، الاستحداث المضموني، وهم التشكيل النثري) واذا اعاد القارى ترتيب مثل هذه الاوهام يجد ان البيان يتخذ صيغة قراءة موجهة تتبع النص العربي الحديث في سلبيته، وصولا الى الشكل الشعري الذي يكتبه صاحب البيان وهو ما يعبر عنه ادونيس بقوله: ( تلك هي، فيما يخيل الي، اوهام لا يصح الكلام على الحداثة الشعرية العربية الا بدءاً من نقضها او ابطالها ) البيانات ٢٤، واذا اضفنا الى البيان صيغة التلاقح ببن الثقافات وبين مبدع واخر وهو ما يعبر عنه بعدم امكانية توجيه نقد لمبدع اخذ من ثقافات الغير، التزام جانب النقد او توجيه رأي في النقد وهو ما يعبر عنه (ينبغي على القارئ / الناقد ان يواجه في

تقييم شاعر ما ثلاثة مستويات : مستوى

النظرة او الرؤيا، مستوى بنية التعبير،

مستوى اللغة الشعرية ) لماذا لا يضع

الونيس التنميط مثلا الذي يمثل ( اعادة انتاج العلاقات نفسها : علاقة نظرة الشاعر بالعالم والاشياء وعلاقة لغته بها، وبنية تعبيره الخاصا ) مع اوهام الحداثة؟ تشكيلا خاصا ) مع اوهام الحداثة؟ يحاول تعريف المتلقي بطريقة تعتمد يحاول تعريف المتلقي بطريقة تعتمد القارئ وهو ما اتضح بصورة مباشرة في القارئ وهو ما اتضح بصورة مباشرة في بالحداثة الوافدة على الثقافة العربية والى جانب هذه المدرسية هناك عنصر الابهام الذي يعد نقيضا للمدرسية في صياغة الخطاب النقدي مثل قوله: "أن الحداثة العربية والى الخطاب النقدي مثل قوله: "أن الحداثة العربية والي النقيمة العربية والي



يمثل البيان الشعري عند ادونيس ازاحة لنصوص وترويج لنصوص اخرى وهو ما يتضح في (بيان الحداثة) الذي قدم له بالحديث عن اوهام الحداثة فلماذا تتقدم الاوهام على ظاهرة الحداثة

ينَّبغي انَّ يدفعنا اساسياً الى ان نعيد النظر بشكل نقدي شامل وجذري، في ماضينا المعرفي وحاضرنا على السُّواءُ". ١١. وهنا يقدم ادونيس اختلافاً وتأصيلا في أن و احد، الاختلاف يتمثل في صياغة روَّية مختلفة عن السائد المعرفي الذي يصور الحداثة منجزاً طارئاً على الثقافة العربية ما يجعل الثقافة العربية ثقافة تقبل لا ثقافة انجاز. والتأصيل هو ماراده ادونيس من الدعوة الى اعادة النظر في المنجز العربي وطرح اسئلة تستوعب ما قدمته الثقافة العربية في عصورها المختلفة. اما محمد بنيس في بيان الكتابة فانه يحاول ان يقدم مبررات لكتابة البيان الشعري، وذلك للتحول الذي طرأ على الشعر والثقافة بصورة عامة بالتحول من الشفاهية الى الكتابية، وان كانت دعوة بنيس دعوة لكتابة بيأن شعري مناطقى "المغرب تحديداً " فان هذا لا يخرجه من دائرة كتابة البيان الشعرى العربي، والدعوة هنا دعوة للنهوض بواقع الشعر المغربي الذي يجده بنيس لم يتوافر على قراء ونقاد ينقلونه الى فضاء جديد، واذا كان بيان الكتابة يقسم الى ثلاثة حدود عنى الاول بالتعريف بالشعر المغربي وكتابة تاريخ له، وهو عمل تنأى عنه البيانات الشعرية، بوصفها تنأى بشكل او بأخر عن الدخول في فضول لا يمس العملية الابداعية، فضلاً عن أن تاريخ الشعر عند بنيس قد التزم المنهج التقليدي فى ربط الادب بالحقبة السياسية "مع حركة التحرر الوطني في الريف بقيادة

و اذا كان ثمة تفاوت بين الغرب و الشرق في ممارستها التطبيقية، فانه فرق في الكم لا في النوع، وظني ان هذا التفاوت هو مما

مستمدة من اشكالية القديم والمحدث في الامير محمد عبد الكريم الخطابي، بدء التراث العربي ومن التطور الحضاري تفجير بنية الشعر المغربي التقليدي، العربي ومن العصر العربي الراهن فما وظهور بنية مضادة في أنّ واحد. التحرر معنى اشكالية القديم والمحدث؟ وهل هناك بدل الاستسلام، الجموع بدل المفرد، الوطن بدل السلطة "ص ٦٥. من هنا اتفاق على ماهية كل منهما ؟ واذا كان لهما معنى خاص في طروحات ادونيس فان كان الحد الاول في بيان الكتابة يمثل ذلك لايؤهلهما لان يكونا اساسا في تقييم شهادة لشاعر يقدمها عن تاريخ شعرى الحداثة. ويمكن القول ان البيان عُند مغيب، وهناك فرق لا يخفى على المتلقي ادونيس يتخذ صيغة التفوق دائما اذ تبدو عن طبيعة الشهادة وخصوصية البيان، الاشارات واضحة لذلك في قوله محاولة التبسيط أو أدخال مفاهيم جديدة الى فالشهادة تفترض مسبقاً الانحياز الى امور الثقافة العربية فلماذا التبسيط مع خطاب قد لا يكون الشعر اهمها، فالشهادة تنحاز احياناً للدفاع عن واقع مأزوم عاش الشاعر يفترض به ان يكون موجها لاصحاب الاختصاص اصلا؟ : ( واود ثانيا ان الجأ تجلياته، كما انها تعبير مباشر عن الاشياء التي لها مساس مباشر بحياة الانسان الى شيء من التبسيط فاقسم الحداثة الى ولا تختص بالمبدع، في حين يقف البيان ثلاثة انّواع: الحداثة العلمية وحداثة التغييرات الثورية الاقتصادية الاجتماعية ميرزأ خصوصية فنية تتعلق يمفهوم كتابة السياسية والحداثة الفنية ) كما نلحظ شعرية تتجاوز القوالب الجاهزة، البيان نظرية مصغرة في الشعر، فضلاً عن ان محاولة الدمج والمقارنة في أن واحد بين الشهادة تكون ذاتّ رؤية متفقة اذا هي اسماء لمثقفين ما زال حضورهم مربكا في صدرت عن مبدع عربي فلا فرق نوعياً بين الثقافة العربية مثل قوله : ( لا اظن ان احدا الحدث السياسي بين مغرب الوطن العربي یمکن ان یقول ان رینیه شار، مثلا او سان ومشرقه وانما هي فروق كمية. غير ان جون بیرس او جوف او بونج او بریتون طبيعة الحد الاول قد ظلت منساقة الى او بونفوا او دوبوشيه اكثر حداثة من طبيعة السلطة بمعناها الاحادي وليس ما هيراقليطس او نيتشه او هولدرلين او غوته او رامبو او مالارمیه او لوتریامون اراده" فوكو " منها من انها تمثل انساقاً مختلفة، او ان الشعر كان دوماً يحاول الا بالمعنى الزمني ) ص٢٦ . يؤكد ادونيس في بيان الحداثة على علاقة التحليق خارج دائرة الصدق، تلك الدائرة التى وجدت الانظمة العربية ضرورة الانا / الاخر من خلال هذه العلاقة يحدد امتلاکها، و اذا کان بنیس یرفض ان یکوت مفهومه للحداثة، اي لا انفصال في العلاقة بيانه ممثلا لجيل معين، فانه يقع في اذا اردنا فهما حقيقيًا للحداثة، و انّ مثل هذا الانتماء الجيلي الذي ارغمت التَّقافة هذه العلاقة قد تحددت بشكل اوباخر العربية مثقفيها على الدخول فيه.. "لقد ضمن ظروف قد لاتكون على مساس مباشر حان الوقت للتأمل في ما تم انجازه ُ بالحداثة الشعرية التي كان ادونيس بصدد البيانات ٧٠ . من وجهة نظر من؟ قطعاً من التاصيل لها في الثقافة العربية. فاذا كانت المفاهيم المتداولة في الثقافة وجهة نظر الجيل السبعيني الذي ينتمي العربية هي مفاهيم نقلت بصورة اليه بنيس. واذا كان الحد الثاني من بيان الكتابة عشوائية من مجال تداولي ولدت فيه "الغرب" الي مجال أخر عني بالنقل يعلن "علينا ان نغير مسار الشعر، هذا ما قبل التمحيص "العرب" فان الحداثة كانت كانت تعلنه الدواخل، وهي تواجه جملة من النماذج القليلة التي كانت تنشرها نتيجة لهذا النقل العشوائي الذي لم يكن الصحف والمجلات المغربية. ان نغير مسار نقلا معرفيا بقدر كونه نقلا يتسم بمحاولة الشعر معناه ان نبني النص وفق قوانين ايجاد مصطلحات لم يعرفها العرب اصلاً. تخرج على ما نسج النص المعاصر من ان هوية الحداثة هوية مشتركة من خلال سقوط وانتظار. ان نؤالف بين التأسيس وعى كل امة بخصوصية منجزها وبقدرة والمواجهة ". البيانات ٧٢. فأن هذا الأعلان هذا المنجز على تقديم اشكال تتجاوز

ايذان ببداية البيان ونهاية الشهادة،

تأمل في المجهول.

فالشهادة وعي بالموجود في حين ان البيان

الاشكال التقليدية. وقد اشار ادونيس

الى ذلك بقوله "يصح ان نقول ان الحداثة

مبدئياً ليست غربية اكثر مما هي عربية،





# أدونيس براج التاريخ عبر مسدالجأة

حاتم الصكر

العمل الشعري الأخير لأدونيس: تاريخ يتمزق في جسد امرأة (دار الساقى٢٠٠٧)، يمكن أن يكون تكرارا لقراءته للتاريخ شعرياً ، والتاريخ العربي خاصة، بعد أن توالت قراءات أدونيس له نثرا في (الثابت والمتحول) ، وشعرياً في أجزاء عمله الضخم: (الكتاب) عن حياة المتنبي وشعره. وهى قراءة تدين مجريات الماضي المتخَّذ هيئة التاريخ ، و القائمة سياسياً على سنن العسف والقمع والتغييب، رغم أن أدونيس نفسه أسهم في كشف الإضاءات المتقدمة لاسيما في الشعر الموروث (مختاراته من ديوان الشعر العربي) والنثر الإشراقي (دراساته عن المتون الصوفية في الصوفية والسوريالية وتنبيهاته على المواقف والمخاطبات وسواها) وهي إشارات تندرج خارج الموجة الإجترارية والمحكومة بنسق سلطوي في هذا التاريخ الدموي كما يلخصه في (الكتاب) ، أو كما يصفه في إحدى قصائده بأنه تاريخ معمّى وحطام ، في زمن أعمى . الاحتكاك بالتاريخ وبناه المعرفية ومعتقداته تتم عبر محور الحرية التي ينذر أدونيس نفسه وشعره لها مبكرا ، ليس في اختياره قصيدة النثر والتبشير بها

فحسب ، بل باصطدامه بالبنى المهيمنة على العقلية

العربية ، والشعر والفكر

في مقدمتها ، وفي اختيار

الرموز والأقنعة والمرايا الثورية والمهمِّشة والمنبوذة في التاريخ الرسمي أيضاً، و في الأسئلة التي يثيرها قارئاً وكاتباً حول القناعات واليقين المستقر والمُصادر للأخر. والمرائة إحدى أبرز نقاط اصطدام أدونيس ومشروعه التحديثي بالجماعة ومألوفها الاجتراري، سواء في الملفوظ الشعري له وحضور المرأة فاعلا في الحب والحياة والرفض، أو في أطروحاته النظرية حول المجتمع والفن والحياة والتقليد والإبداع.

هنا يتمحور عمل أدونيس حول المرأة من يتمحور عمل أدونيس حول المرأة من زاوية الجسد الذي تصوره الثقافة للموروثة والمحكومة بالممنوعات والتابوات، بما يمكن أن يكون احتكاما للوظائف المسندة إليها والمحددات المحيطة بها، تحديداً دونياً لدورها كنوع إنساني لا مجرد جنس قسيم للذكر (=أنثى).

والعنوان في العمل كعتبة مهمة وموجّه قراءة قوي ودالً يوحي بنلك ، فالتاريخ يتمزق في جسد امرأة، يتلاشى مزقاً بعد أن قرأناه أمجاداً ومفاخر و عنتريات فارغة، وخذلانه وبيان زيفه يتضح عبر جسد امرأة ، نبذه الضمير الجمعي وحوّله إلى مسكوت عنه ضمن منظومة المغيبات التي تتعلق بالمرأة التي يراد لها أن تؤدي دوراً محدوداً بالإنجاب وتلبية الغرائز من طرف واحد.

امراَّة أُدونيس التي يحاكم التاريخ من خلال جسدها لا تريد هذا الدور، وترفض الزعم أو التصور السائد حولها :

زعموا أنني خلقت لكي لا أكون سوى ذلك الإناء

المون المنتخبات المنتي كأني مجرد حقل وحرث:

جسدي من غثاء وحيض وحياتي تجريً مرةً صرخةً ، مرةً مُومأة ولماذا إذن يكتب الكونُ أسرارَهُ بيدي عاشق؟ ولماذا إذ يولدً الأنبياء

في فراش امرأة؟ وهذا السؤال الملخّص للفكرة عن إرادة حصرها في خدمة الغريزة و الحفاظ الطبيعي على النسل، يناقض كونها حاضنة للأنبياء و العشاق من رسل المحمة.

في عتبة (الاستهلال) كما سمّاها أدونيس - المدرك لتقنيات النص المعروض للقراءة وعَتباته وموجّهاته -يعرفنا عبر (صوت) بما سيقص علينا في عمله:

هذه سيرةُ امرأة عبدة وابنها نُفيتَ، لالشيء سُوى اَنها كسرت قيدها، وَيُحكى أنها زُوجت لنبي وأن ابنها صار من بعدها نبياً لم يجيء في تعاليمه أنها حُررت

إن الإعلان عن ستراتيجية العمل بأنه سيرة لعَبدة و ابنها ، ومجيء المرأة بصيغة التنكير ليؤكد أن أدونيس في موقف تاريخي عام لا ظرفي خاص ، فهو لا يعرض حالة المرأة المشخصة أو المتعينة في شعره ، بل يتصدى لحالة ( امرأة ) بالتنكير ، هي المرمزة لجنسها والنائبة عنه عبر التاريخ كله، كما أن ابنها هو البشري الذي يحكي عنه جبران كثيرا كابن للحرية والذي مسخته العبوديات التي وجدها بعد و لادته الأرضدة .

رورسيد. لكن امرأة أدونيس التي تمارس أيضا بعض دورها الأمومي كما أراد لها خطاب الرجل، فتحضر لا بجسدها الذي تمتلكه كرغبة، بل كأم يرافقها ولد لن يذكر في تعاليمه حين يكبر ويشرع الدساتير والقوانين والأعراف أنها أصبحت حرة، فظل وجودها الحياتي مرهونا بالعبودية ، كما كان وجودها النصي داخل العمل كذلك في بداية الاستهلال وختامه، عبدةً

للرجل ولصورتها التي رسمها لها هو وللدور الذي أسنده لها.
السيرة النسوية إذاً ستمر عبر الجسد وقبل استفاقتها الواعية وإحساسها به سيقرر الراوية في الصفحة التالية للاستهلال إلى ما يقيد المرأة من جهتي زوجها وابنها:
إنها امرأةً: مرةً قيدُها طفلُها.

إلها امراه . مرة فيدها طعا الرأ

قيدُها زوجُها
ولكنها مع ذلك تكون ضحيتهما ، في
النهاية ، فلا تستطيع العيش بأنوثتها
-جسدها ، لأنها تعاقب بالختان ( كلُ
مختونة جثةُ ) وبقمع رغبتها (إنني
عن زوجها ( وأهفو إلى عاشق يكون
صديقا) ، بينما في نهاية القصيدة
تهجم الجماهير على المرأة لتقتلها رجماً
بالحجارة ، كما حصل لسواها من نساء
طفلها الذي لاقى مصيرها نفسه في

تختم الجوقة القصيدة بالتعليق على ما جرى للمرأة في القصيدة- التاريخ: إنها وابنها

أسيران في ظلمات، دايتها لفظة

ونهاياتها لفظة

ورغم أن أدونيس يصرح على لسان الراوية في القصيدة بأن (ليس ما سيقال بيانا و لا مسرحا / إنه امرأة حيّة -ميّتة ) نجده يتجه بالقصيدة فنيا وجهة توثيقية هي جزء من سيرة المرأة في هذا الوطن المثقل فنيا تلفت نظر القارئ ملحمية العمل ، فهو قصيدة كما يقول العنوان الجانبي المثبت داخل الكتاب، أي هي عمل موحد تجمع صفحاته الثمان والعشرون والمائة رؤية واحدة وليس وجهات نظر مبثوثة في قصائد متفرقة كما في الدو اوين المعتادة .ويكمل العنوان الجانبي وصف العمل عأنه (قصيدة بأصوات متعددة) وهي إشارة إلى الطابع الدرامي للقصيدة المتوزّعة على عناوين يمثّل كل منها صوتا يتكرر للمرأة والجوقة والراوية والرجل والطفل الذي لا ينفك عن أمه في الدور المسند إليه في العمل. وإذا كان التجريد اللّغوي والصوري قد تحكم في القصيدة رغم تعدد أصواتها

فإن مرد دلك لهيمنة الرؤية الأدونيسية للموضوع النسوي ومكانة المرأة كنوع ، ما جعل النص منكشفا من البداية ومعروف النهاية أيضاً، وذلك أضعف الحس الدرامي الذي أراده أدونيس للعمل ، وهو يذكرنا بأعمال سابقة لأدونيس في الاتجاه الدرامي متعدد الأصوات الذي وعدنا به وصَّفا لهذه القصيدة ، ولكن دون تحقيق الصراع المناسب للتعددية الصوتية ، لاسيما وأن السارد الخارجي ينتج أفكار ادونيس ذاتها رغم استبطانه أحيانا للأصوات الضدية له وللمرأة بالضرورة ولكن من جانبه هو دائما، كما ينبهنا المستوى الإيقاعي مجددا إلى استثماره تفعيلات بحور متعددة هي المتدارك والخبب والمتقارب (فاعلن فعلن فعولن) وقام بمزجها في سطر شعري واحد أحياناً، وهو ما أعطى للحوار خاصة سمة نثرية تناسب الذهنية المتحكمة فيه لا الحركية الدرامية المطلوبة في أعمال كهذه . والقصيدة تعيد كذلك موضوعة احتكاك أدونيس بالثوابت التي تنبه

لخطورتها و انصرف يقاومها في شتى أشكال كتابته شعرا ونثرا ونقدا .



اننا نُخبِر دائما ان (ادونيس) لايدعي، بل لايرغب في ان يكون ناقدا او منظر ادب، وهو لايفضل الا ان يكون شاعرا، الا ان يظل اكمه يعود من الليل باكبر التماعات ممكنة كما يقول سان جون بيرس في / آنا

لكن مابحوزتنا من وثائق يجعلنا نستدرك على هذا الاخبار؛ فما دام قلم ادونيس ذا صرير في البياض النقدي فانه اصبح جزءا من القراءة.

ان كتبا كـ(عيار الشعر) لابن طباطبا العلوي، و(سياسة الشعر) لادونيس، و(بنية اللغة الشعرية) لجان كوهين، هي كتب في علم الادب، تشرع على اختلاف في الكم والنوع،

### د. مالك المطلبي

في تغذية الاعصاب المؤدبة الى مراكز الانتاج الادبي بالطاقة، ربما تكون (الطاقة) ضعيفة او قوية بانية او مدمرة، فان ذلك ليس مهما، المهم الى الوجود، هنا لاتكمن استعادة اللحظة.. هكذا يصبح المؤلف هو مايكتبه لا مايرغب فيه، ومن هنا نعد ادونيس ناقدا بالفعل لا بالقوة، نبدأ محاولة قراءته نقديا.

تدخل هذه المحاولة ضمن اعادة قراءة ادونيس بما هو عليه الان، لكن يجب ان نحترز دائما، بان نفصل بين ادونيس شاعرا كبيرا وادونيس منظرا ادبيا، وما اقوم به في هذه المحاولة فيما يسمى بنقد النقد، متصل بعمل ادونيس النقدي.

يدخل هذا النوع من الدراسات في دائرة ماتمكن تسميته عندنا: مخاطر الكتابة، التي

تنظر الى النتاج النقدي بكونه مع او ضّد ولما كان ادونيس كما ارى هو اعلى صوت اطلقته الحداثة الادبية فان اية كتابة عنه ستوضع مباشرة بين قوسين وبهذا ستصادر المنطلقات قبل المتن، على الرغم من ان هذه المنطلقات تحاول النظر الي

النقد بوصفه علما، لا ايديولوجيا، لكن علينا قبول هذه المخاطر والتوجه نحو الهدف: تقويم تجربة ادونيس النقدية، لكي نعيد

مقولات (ادونيس) التي بهرتنا بفعل صدماتها ينبغى ان تزول بمعنى أن يزول انبهارنا بها، فالعالم منذ الستينيات تقدم ببيانات متلاحقة عن الطاهرة الادبية، ولم يعد الانبهار هو محرك هذه البيانات بل انقلاب الاتجاه الادبي من الخارج الى الداخل.

كل هذا يدفعنا الى مساءلة الاسس النقدية التي انبني عليها تنظير ادونيس في الادبية العربية القديمة والمعاصرة. وحذف الزيادات التي اضفتها عليه، حركة التاريخ (تاريخ الصّدام بين الحداثة والقدامة العربيتين) ثم لنحرر بعد ذلك او هذا ما نتوهمه، بعض مفهومات الحداثة الادبية العربية، من سوء الفهم والخلط.

بدأت عملي هذا، اولا، في كتاب ادونيس قصائد بدر شاكر السياب، التي اختارها وقدم لها ادونيس الذي صدر في بيروت عام ١٩٧٨ اقول كتاب ادونيس وليس اشعار السياب المختارة من حيث انه يمثل مختاراته هو الاختيار بحد ذاته كما سنرى جزء في العمل النقدي وليس خارجه، او لا ويمثل افكاره النقدية في المقدمة ثانيا. ثم انتقلت ً الى كتاب (ادونيس) سياسة الشعر - دراسة في الشعرية العربية المعاصرة، الذي صدر في بيروت عام ١٩٨٥.

وقد وجدت بعد فراغي من قراءة سياسة الشعر، ان مختارات ادونيس في شعر السياب، تمثل حركتين نقديتين (بالمفهوم البنائي للحركة). تتمثل الحركة الاولى بالمقدمة.

وتتمثل الحركة الثانية بالمختارات.

اعنى ان مقدمة المختارات تنتظم منهجيا، في كتاب سياسة الشعر اكثر من انتظامها في كتاب بدر شاكر السياب، على الرغم من الروابط العضوية بين مقدمة تتكلم على مختاراتها فيه والسبب ان كتاب سياسة الشعر ينطوي في جزئه الكبير على مقدمات انتزعت من زمنها بعضها كتب في مطلع الستينيات ومن فضائها دو اوین او مختارات و استقرت في سياقها الجديد: سياسة الشعر.

ان التصور النقدي الاتي ومن المكن ان يكون اقتراحا في الوقت ذاته، يرى ان الجزء النقدي الخاص بمقدمات المختارات او الدواوين او بالتعليقات التي تبحث في السمات العامة لشاعر ما (كما هو حاصل في مقال شعرية التجريد المتصل لصلاح ستيتية يؤلف كتابا ذا سمة تاليفية خاصة في حين يضم المختارات جميع مختارات ادونيس بعضها الى بعض، . ننحز كتابا ذا سمة تأليفية مغايرة وهكذا نكون في النصوص النظرية بازاء سمة تأليفية ثالثة.

ان هذا التصور الذي يستند الى تحريك احجار الرقعة، والتلاعب بزمنها اذ ستكون مختارات ادونيس في شعر السياب قد صدرت عام ۱۹۸۰ نقدیا عام صدور کتاب سیاسة الشعر وعام ١٩٦٧ تاريخيا عام صدور هذه المختارات الحقيقة اقول ان هذا التصور دال على مايعتمل في بؤرة الخطاب النقدي لادونيس وهو ما نحاول الكشف عنه. ولما كان كتاب سياسة الشعر في جزء منه كما ذكرنا يشتمل على مقدمات دو اوين فان قراءة مقدمة كتاب قصائد بدر شاكر السياب، ستأتي بعد قراءة نصه النظري، لتعيين بعض نقاط هذا التصور.

تعين لنا القراءة الماسحة اربعة جوانب في (المرسلة) النقدية لادونيس.

الاول: النصوص النقدية: التي تنطوي على المبادئ والمفهومات والتصورات النقدية، اي الاجهزة التي تنطوي عليها نظرية او منظور (ادونيس) للنقد، كما يتمثل ذلك بمقدمة الشعر العربي/ ١٩٧١/ وزمن الشعر/ ١٩٧٢/ وسياسة الشعر ١٩٨٥.

الثاني: التفوهات النقدية: واستخدام التفوه هنا مصطلحا اجرائيا يتناول كل ما انتجه ادونيس، من افكار نقدية وممارسات في مقدمات الدواوين والمختارات وكل ماصدر عنه من تعليقات عبر محاوراته الادبية ويتمثل بكتاب (ديوان الشعر العربي – نازك الملائكة)..

الثالث: المقاربات النقدية، ويتناول فيها الشعر موضوعا كما يتمثل ذلك في كتابة الثابت والمتحول الذي صدر في ٣ أجزاء عن دار العودة - بيروت ١٩٧٤ وهو في الاصل رسالته التي نال بها شهادة الدكتور أه في . الادب العربي.

على هذا سنبدأ بدراسة مايعد جزءا من نص (ادونيس) النقدي كتاب سياسة الشعر، ثم نتلوه بدراسة ما عددناه جزءا من تفوهاته النقدية قصائد بدر شاكر السياب – اختارها وقدم لها ادونيس – بيروت عام ١٩٧٨/ وقد صدرت طبعته الاولى عن الدار نفسها – دار الاداب/ عام ١٩٦٧ وكانت تحمل عنوان (مختارات من شعر السياب)..

تقسم القراءة المنهجية كتاب (سياسة الشعر) الى قسمين:

الاول: نصوص نقدية: في اربعة موضوعات ما الشعرية؛ وشعرية القراءة، وشعرية الهوية، وشعرية الحدث. الثانى: تفوهات نقدية تتمثل ب أ-مقدمات الدو اوين و التعليقات الشاملة. ب-مايمكن دراجه تحت تقنيات النقد، اكثر مما

يدرج تحت النقد ذاته، واعنى به المختزلات النقدية، التي تنجز عبر المحاورات وتتمثل في كتاب (سياسة الشعر) بموضوع حوار وهو الحوار الذي جرى بين ادونيس محاورا، و الاستاذ حسن داود محاورا. والا تعطينا المعاينة الاولى لطوبوغرافيا كتاب . سياسة الشعر انطباعا بأننا في تضاريس غير متكافئة، ان صح تعبير كهذا.

سأبدأ باستعارة كلمة ادونيس من حواره مع حسن داود سياسة الشعر / ١٥٦/ التي تقول: ليسمح لي ان اكون هنا قاسيا لاكون انا ايضا، ان نشر حوار، او على نحو ادق لصق حوار امر يحدث في منهج كتاب (سياسة الشعر) المفترض انه يعملُ في ظلم نظم بحثية (تحليلية) لاعمومية (اختزالية) كما هي عادة الحوار - اقول يحدث فيه انكسار كما انّه يكون علامة فارقة على الطابع اللانسقى للكتاب . فضلا عن الاعتبار الشخصي: ان اسما مثل ادونيس ليست به حاجة الى

ان يحاور فيجمع حواره! ان لعبة الحوار التي تصمم لتخرج كتبا او تنزل (علي ) لائحة الكتب انما يقوم بها محاور مزدوج، لا ادونيس.

ان الحوار النقدى مهم جدا بكونه نثار الافكار النقدية لا الافكار ذاتها، وهو شهادة على اهمية الذات المحاورة او هو اعتراف بقوتها على الإدلاء هذه هي حدود الحوار، اما ان تعود الذات الادلائية فتجمع هي ما اخذ منها، فأمر يشير الى العمليات التى تُجري ماوراء النقد وهي العمليات الرئيسة في النقد المشرقي. نعم! يقوم حسن داود باصدار كتاب عن (اسئلته) هذا هو المسلك الصحيح. هكذا ينبغي اخراج الاوراق الثماني عشرة، التي استغرقها هذا الحوار من كتاب (سياسة الشعر) وابقاؤها ضمن تفوهات ادونيس النقدية، انها لادونيس، وليست لكتابه!

وارجو الايبدو في هذا تناقض ما اذ المعنى انني اضع عنوان (حوار) تحت ممحاة متسخة!

الشعرية: المصطلح ماوراء المصطلح: ما اللافت في قسمي كتاب سياسة الشعر المشار اليهما أنفا؟

التردد العالي لذبذبة مصطلح الشعرية هذا التردد يعكس النموذج النقدي المهيمن هو من جهة دال خارجي على الرغبة.

ان الشعرية علم، موضوعه الخطاب الادبي من حيث هو المبدأ المولد لعدد غير محدود من النصوص علم لايسعى الى تسمية المعنى، بل الى معرفة الوقائين العامة التي تنظم و لادة كل عمل، وهو يبحث عن هذه القوائين داخل الادب.

الشعرية اذن بالمعنى الإصطلاحي معنية بتحويل الإشارة الميتافيزيقية الى قانون فيزيقي الروح الى جسد، ان الجسد وقوانينه هو منظومة سيميائية (رمزية) للروح هد المزدوجة (جسد/ روح) هي ما تمثله الشعرية والادب الخطاب الادبي الشعري/ السردي/ الكتابي، روح والشعرية، هي القوانين التي تكشف عن تجسد هذه الروح.

او هي معنية بالمبادئ المولدة للارواح (النصوص) وهكذا تتجه الشرعية بمرسلة النص دائما نحو الداخل لاكتشاف الانساق الكامنة التي تحدد ادبية النصوص بذاتها، وهذا الداخل هو لافتة المنهج البنيوي في الادب، المثبتة على جميع ابوابه.

لكن فحص متن سياسة الشعر، في مستوييه النظري و الممارسي، يكشف عن ندرة التوافق او التلاقي مع هذا النظر المنهجي وبعبارة اخرى ان قراءة السياسة تنشئ تفاوتا بين العنوانات البراقة للعصر البنيوي عنوانات مصطلح الشعرية المكتظة في كتاب سياسة الشعر، والمتن الذي تحتويه.

على سبيل المثال، ينسخ عنوان ادونيس شعرية الاستعادة/ انتج عام ١٩٨٥ عنوان حول الديوان الجديد لامين نخلة/ انتج عام ١٩٦٢ وفي هذا النسخ لايظهر لنا التنازع بين عنوانين كان القصد منهما ان يكونا متوارثين، حسب، بل بين عنوانين يتنازعان على

موضوع واحد. كان ينبغي لادوني الاينظر الى (العنوان) بوصفه علامة مركزة، تختزل فكرة ماتحته، او علامة على مناسبة ماتحته، او علامة قصد لما تحته كما فعل حين قام ينسخ عنوان كتابه (مختارات من شعر السياب) بـقصائد بدر شاكر السياب، اختارها وقدم لها ادونيس،، هذا النسخ الذي كان ذا طابع تكتيكي، لايمس ستراتيجية العمل النقدي، اقول ماكان عليه ان ينظر الى (العنوان) على هذا النحو، بل بكونه جزء من فاعلية المنظومة التي يشرف عليها، نصيص لنص، اي بنية مصغرة لبنية كبيرة وبعبارة رابعة، أن استبدال عنوان بعنوان، ليس مسألة كلمات بل مسألة منظومات. في الوقت الذي استبدل عنوان (شعرية الأستعادة) بـ(حول الديون الجديدة لامين نخلة) كان على هذا الاستبدال ان يعيد النظر في اسس المتن الذي يليه، اَلياته ومفهوماته

الإستعاده) براحول الديون الجديدة لامين نخلة) كان على هذا الإستبدال أن يعيد النظر في اسس المتن الذي يليه، ألياته ومفهو ماته والا انخلنا في انشقاقية، الرقعة والثوب. لايتحدث ادونيس عن مصطلح الشعرية بل عما وراء هذا المصطلح السؤال الذي يفتتح به السياسة ما الشعرية، لايتجه الى ذاته ابدا، بليظل عند مستوى الصياغة (المستعارة) دون مستوى المفهوم، متجها الى ماورائه، والسبب بسيط، لانه واضح، ادونيس منشغل بمرسلته القديمة، منشغل بماضيه العريض، وما حاضر بعض الموضوعات ومقدمات

الدواوين في السياسة، الا استرجاع منظم مغطى بطبقة عازلة: من العنوانات هذه التغطية تكتسب مشروعيتها بتوقيقها توثيق العنوان الناسخ والعنوان المنسوخ وهذا شيء محمود لكننا لسنا بازاء مشروعية اخلاقية، بل مشروعية فنية، تأخذ بالحسبان التصادم بين المفهومات والمناهج الحديثة ومنطلقاتها العلمية (الالسنية) من جهة، وبديهيات النقد

الخارجي، الذي يتكلم اكثر مما يبني. وهكذا يظل سؤال ما الشعرية فارغا، لنتجه الى عنوانين لاهبين هما: التراث و الحدث.. اللذان يطوي كل واحد منهما على موقف وموضوع، ويقعان خارج الشعرية، التي تعني

وموضوع، ويقعان خارج الشعرية، التي تعنر بالبحث عن القوانين داخل الادب كما مر أنفا. يعيد ادونيس عرض النقطتين اللاهبتين، التراث، والحدث جزءا من الخطاب

الايديولوجي لا الادبي وهذا هو التفاوت بين

العنوان والمتن.

ان ادونيس يخضع لابتزاز الايديولوجيا التي
حاول ان يقضي طابعها القسري على الادب،
فيصبح رهين افقها وهذا هو مستوى المفارقة
في كتاب (سياسة الشعر)..

كونت النقطتان اللاهبتان، (التراث)
و(الحدث) ثغرتي الحداثة العربية، لقد
ارتبطتا بالاعتراضات المشفوعة بعض
الإحيان بالوثائق، التي تشير الى مراكز
التمو با الثقافي من حدث إن هذه الحرادة

ارتبطتا بالاعتراضات المشفوعة بعض الاحيان بالوثائق، التي تشير الى مراكز الاحيان بالوثائق، التي تشير الى مراكز التمويل الثقافي من حيث ان هذه المراكز تعمل على القطيعة مع الماضي (التراث) ومع مستقبلي، انها بعبارة مختصرة، حركة تسعى الى تحطيم زمن الذات العربية، من اجل ان تكون هذه الذات مكيفة في اطار احد النماذج المعرفية العالمية.

الوحيد، فالشعرية لم تعد تتناول موضوعها،

الشعر او السرد بل اصبحت تتناول

موضوعات فوق شعرية ك(الحدث) و(التراث) و هكذا تتحاون الشعرية ذاتها الى محرد مصدر صناعي لكلمة شعر، لا الى مصطلح تعددت مفهوماته وتوسعت مجالاته من مربع شعرية ارسطو، حتى تخوم شعرية السرد. يعقب اشكالية (الشعرية) (ما الشعري)؟ وفوق الشعرية (التراث والحدث) بحث الشعرية في ذاتها ويندرج هذا تحت عنوان (في الشعرية) وهو عنوان يشير الى الانتهاء من المخرجات والبدء بالمدخلات لكننا نجد ادونيس هنا يتكلم على اللاشعري ليرينا الشعري على امل نفي ليرينا المثبت، اعنى النثر وهكذا يعيد البحث في الحدود الفاصلة بين الانواع الادبية، التي لم تعد الشعرية توليها اهتماما الا لاغراض تدوير المفهومات، ان النثر يدخل تحت عنوان (الدلالي) خارج الصوتي اي يصبح الوزن مميزا وحيدا بين نوعين كتابيين هما الشعر والنثر وادونيس بتقليبه طرق التعبير:

نثر-نثر نثر – وزن شعر – نثر

شعر – وزن انما يعيد.. كلاما باطار عام وليس في اطار الشعرية كما قال هو في (الشعرية) حين يصرح بضعف التوتر الدلالي او قلته حين ننثر بيتا غير قابل للنثر.

ان يضعف التوتر الدلالي او يخف فهذه مسألة تتعلق بالانطباع والشعرية، تبحث في النظم لا الانطباعات.

يتحدث الونيس عن التوتر الدلالي بدلالة معنى التوتر او بدلالته المعجمية لابدلالته الإصطلاحية فالتوتر الدلالي والمسافة جزء من مصطلح أخر هو (الانزياح)

ان وضع (ما الشعرية) رأس حربة لبحث ينتهي الى عد وزن البيت الاتي: واعلم ما في اليوم و الامس قبله ولكنني عن علم مافي غد عم شيئا زائدا انما هو بمثابة ما افتتحنا به كلامنا من ان تغيير العنوان لاكيفي لرفع درجة فاعلية المتن اننا تقرأ في النقود الفلسفية وفي التراث النقدي العربي جداول تنظم التفريق بين الانواع حتى اننا لنقع على شطب ثلاثة ارباع الوزن من لائحة ما سميته الشعرية الفلسفية، عبر مصطلح الإقاويل الشعرية بازاء مصطلح

الشعر يقول الفارابي. والجمهور وكثير من القراء انما يرون ان القول شعر متى كان موزونا مقسوما باجزاء ينطبق بها في ازمنة متساوية، وليس يبالون اكانت مما يحاكي الشيء، ام لا، و القول اذا كان مما كان مؤلفا مما يحاكي الشيء، ولم يكن موزونا بايقاع فليس يعد شعرا، ولكن يقال هو رقول شعري) فاذا وزن مع ذلك، وقسم اجزاء، صار شعرا..

ويحدد ابن سينا الامر على نحو ادق يقول: وقد تكون وقد تكون أوزان غير مخيلة، لانها ساجنجة بالا قول، وانما يحتمع فيه القول المخيل و الوزن. هكذا يتحصل لدينا... شع كاما. (قمل مخدا ، + وزن)

شعر كامل (قول مخيل + وزن) شعر ناقص (قول مخيل – وزن) شعر منظوم (وزن- قول مخيل) اقول تضيء من حيث دوران المفهومات الشعرية في الاقاويل والشعر، والوزن والمعنى والتخييل والمخيل والمحاكاة والصوت والدلالة الخ، وهكذا لم تقدم ما الشعرية وفي شعرية ادونيس الا فراغا

هكذا يقتضي على المنتج عبور فضاء مزدحم، مختر قا الواقعات الادبية والنصوص الفاشلة والناجحة معا، بما فيها نصوصه) ليحمل في هذا العبور آثارها انه نوع من انواع اللقاح



يستخدم الكلمة، لما وضعت له اصلا. اما الشعر فيغتصب او يفجر هذا النظام. اي انه يحيد بالكلمات عما وضعت له اصلا. لمزيد من الايضاح أخذ مثلا تبسيطيا أ. الليل نصف اليوم ب. الليل موج (او جمل) امرئ القيس. الجملتان هنا عن الليل، كموضوع واحد، لكنهما يثيران طريقتين مختلفتين لادراكه والاحساس به، عدا ان لهما معنيين مختلفين: المعنى في الجملة الاولى نثري، منقول بكلام نثري، والمعنى في الجملة الثانية شعري منقول بكلام شعري. الكلام في المستوى الاول اعلامي، اخباري، يقدم معلومات حول الاشياء، ويدور في اطاره المحدود المنتهي. اما الكلام في المستوى الثاني، فيوحي ويخيل... وهو يدور في المنفتح وغير المحدود يفرق ادونيس جريا على أولية التفريق، بين الوضع والمجاز، او المستقيم والمنحرف. بين لغة للفعل، ولغة للانفعال. او لغة للشعر، ولغة للعلم، وكل هذا عالجه الخطاب البلاغي القديم، وحركات النقد الجديد لكن "الشعرية" تقدمت بملاحظات اساسية، في طبيعة "الانزياح" . الذي يحدث بين جملتي ادونيس:

معجميا: ابقى مصطلح (الشعرية) منقطعا عن

متنه النقدي الذي يعكسه وينعكس فيه.

"النثر يستخدم النظام العادي للغة اي

يقول ادونيس في "في لاشعرية": "

قياس الأنحراف

الليل جمل بحيث استردت في النهاية جملة "الليل نصف اليوم" الى الشعر. باعتبار الشعر نصا مكونا من مجموعة دلالية، اعلى من تركيب الجملة، من مجموعة دلالية، اعلى من تركيب الجملة، اي لم يعد مرهونا بانحراف كلام الى معنى أخر، او استبدال علاقة بعلاقة كما هي تسمية "معنى المعنى" عند الجرجاني بل بما تمكن تسميته ستراتيجية الدال "حيث يكون المعنى ليس ثمرة العلاقة بين "الدال "والمدلول بل بين الدار والدال. الدال هو معنى الدال اي هو عمله داخل بنية.. الخ.

. الليل نصف اليوم

التناص "ما الشعرية" يقول ادونيس:

وكما ان كلام امرئ القيس لا ينبع من كلام طرفة. مثلا والعكس صحيح، بل ينبع من كلام اللسان العربي، فان كلام كل شاعر حقيقي، لا ينبع من كلام شاعر سابق، وانما ينبع من اللسان العربي، وفقا لاستخدامه الخلاق الحر، وهو استخدام، لابد من ان يكون ابتداء كلام الذات المبدعة، هو دائما، بمثابة وليد حين يخرج من رحم اللسان ومثل هذا الكلام النشئ و المنشئ معا يشوش الكلام السائد، ويزلزل سلطته الايديولوجية".
وفي مجال أخر، يعطي ادونيس مفهوم وفي مجال أخر، يعطي ادونيس مفهوم

وفي مبان عدر، يتلغي «دونيش معهوم القطيعة لمعنى التواصل في الشعر، مستعير ا مفهوم (باشلار) حو (الزمن) وعلاقته بالقطيعة الابستمولجية والادبية: "في المعرفة العلمية سلسلة من اللحظات المنفصلة، كما ان الصورة الشعرية التي لا ندركها الا أنيا تمثل قطيعة بالقياس الى المعاش".

يقول الونيس:

لايمكن لهذا التواصل ان يكون فعالا يغني
الابداع الشعري العربي الااذا كان كلحظة
خاصة من الممارسة الابداعية انقطاعا عن كلام
الشعراء الذين سبقوه. ذلك ان هذا الانقطاع
هو الذي يحول دون ان يصبح الشعر تقليديا.
واول ما نريد ان ننوه عنه، هو ان القطائع
العلمية، لا تتطابق أليا مع القطائع الادبية.
لانه ليس كما زعم ان "العالم يدرك العلاقات
المجردة للظواهر، والشاعر يدرك العلاقات
في الواقع الحسي فالشاعر لا يدرك العلاقات
بل يجعلها محسوسة، ولا يعيش "التجربة"

ومن هنا توجب ان نبحث في مفهوم القطيعة الابية علامة على التواصل التاريخي او "التموج" كما يدعوه ادونيس، والا نترك المسألة الى معنى "ما لا يوجد عن الآخر" او "الخلاق" و "الحر" و "الذات المبدعة"، كما ينتهي نص ادونيس في هذا الجانب نجد ادونيس قد اشار اشارة عابرة الى "اللسان العربي" بوصفه "نبعا" ثم تلاه بالاستخدام الخلاق الحر. ان ادونيس، ها هنا يراود "لالسنية" من دون ان يعقد عليها.
"لالسنية" من دون ان يعقد عليها.

الأن. وعليه يتكئ المصطلح الذي يشير الى الطابع البنائي للغة، اعني "اللسانايا" او "الإلسنية" وعليه ينبغي ان نراقب مسرد المصطلحات، لان هذا المسرد هو الذي يصل بنا الى فهم لغة الشعر ومنذ السنية سوسير توجد لدينا ثلاثة مصطلحات:

اللغة واللسان والكلام والفن او قل الفقر الابي هو علامة غناه! هذا هو الافتراق الابنيج مين "اللسان" والنص في الادب. الكلام نموذج مشاعي، موزع على ابناء بيئة لغوية توزيعا متساويا. اما "النص" فهو موجود عند قلة: تكاد تحسب بالاصابع!

. بن كان الأبداع الأدبي هو الذات. (أو المؤلف التجاري) أو هو الخلق والقطيعة بمفهومها الشعري، لكان بامكاننا صوغ الذات الأدبية! السفري، لكان بامكاننا صوغ الذات الأدبي، بل بأنواعه. (بالتحكم بعوامل الوراثة والبيئة، والمؤسسة).

والمؤسسة). هكذا يقتضى على المنتج عبور فضاء مزدحم، مخترقا الواقعات الادبية (النصوص الفاشلة و الناجحة معا، بما فيها نصوصه) ليحمل في هذا العبور أثارها انه نوع من انواع اللقاح، الذي ينتشر عبر ارلج النحل واجنحتها وحلقات بطونها. لكن النحل لا يقصد سوى الرحيق، اما الابداع فلا يقصد سوى لحظته. وهكذا يصبح مصطلح التناص او التفاعل النصي او التداخل، متحكما بالنص وليس العكسّ. واتجاه هذا التحكم هو الذي يحدد الية التوليد في الأدب، التي ليست هي اعارة، او نقلا، او تضمينا، او اقتباسا، لان كل انماط الاقتراض هذه تتم تحت رقابة الوعي، بل هي تداخل غير واع بين النصوص، في لحظة الحمل بنص.

وهذا التداخل ذاتي، ينتج التناص الداخلي، او غيري ينتج التناص الخارجي. ان محيط النص و اغو اره، ليسا سوى ابهام "تبصم" على الورق، فتشبه جميع الإباهيم، ولا تشبه أية واحدة منها: "أن "بنية الإبهام" الي الإبنية الخفية للنظام البايولوجي في الإنسان. ان خطوط النص كذلك: ينبغي ان ترد الى "قعر القاع" لبحث عن "الفاعل" ولكي يتسنى لنا تحديد حريته وخلقه وقدرته.. الخوان كان للادب ان يسهم في بناء الذاكرة الجمعية (الثقافة)، ويعدل، او يحول، او حتى يفسر الإنماط السائدة، فان ذلك يحدث عرضا. وهذا هو الذي يفسر ندرة النصوص

ويعلله في أن. وكأي شيء نادر (سواء أكان قليلا او كثيرا) لا يكون ذلك بحساب عدده، بل بحساب لحظته، فنحن نمتلك مجرة من ذرات الماء، ولكن بحساب اللحظة، ستكون هذه الذرات اندر شيء على ظهر الارض!

فمنذ "حلم" (فرويد) وكأننا عثرنا على ضالتنا في تفسير لحظة "الابداع". لكن الحلم . الفرويدي، على الرغم من الطفرة التي احدثها " لاكان" باستعارة الشفرة اللغوية له، ظل منصبا على ما تقوله "ألرسالة" لا على نظامها. وهكذا كم انفقنا من الوقت والكلام اللامنهجي، ليقول لنا ناقد الادب: ان النقاد النفسيين هم نقاد فاشلون بشكل يسترعي الانتباه". ان الشعرية" لم تعد تنظر الى الانحراف في الكلام" باعتباره لغة الوعي (الفكر)، او لغة اللاوعي (الحلم) بل الى الانحراف النصىي. باعتبار النص الكتابة الثابتة (المدونة). وهذا الانحراف لا يتم الا بعبور الخط الذي كان عدر. وهكذا علينا ان نثبت ما نفاه ادونيس، ونقول ان كلام امرئ القيس ينبع من كلام طُرِفة، وهما ينبعان من اللسان العربي، لكن كل واحد منهما يسجل درجة انحراف

ما. هذا الإنحراف ليس سوى النص. استعارة كبرى هي النص.







الاشراف اللغوي

محمد السعدي