#### تلويحة المدى

# صيورة القدس في المخيال البصيريَّ العربيَّ



للوهلة الأولى بدا أنني أرى، من شرفة منزلي الجديد، شيئا مألوفا لذاكرتي البصرية. هذه القبة التي أمامي في الجنوب التونسي تحيلني إلى صورة راسخة في ضميري. على أنني نحيتُ الفكرة وظننتُ بأنني واهمٌ، لكي اسأل بعد أيام شخصاً أخر من جيل آخر عما يرى من الشرفة، سناء بن صالح (٢٤ عاما) وكانت إجابتها أنها ترى مشهداً يشابه مسجد قبة الصخرة أيضاً لا شك بذلك. وفي زيارة مفاجئة لصديقي الشاعر التونسي صلاح بن عياد، وهو من جيل وسطيّ آخر فلا ثة مختلفة، خمسيني وثلاثيني وعشريني، نرى صورة السجد المقدسي الشهير فيما يشخص أمامنا. هل يتعلق الأمر معاوات بصرية أم بأمر آخر؟ هل يتعلق الأمر بصورة ذهنية محفورة عميقاً ولأي سبب انحفرت في مخيالنا البصريّ؟.



ما هي الصورة الذهنية؟، إنها محاكاة مدفونة في دو اخلنا، كالصور المرئية و السمعية. هناك نمطان من هذه الصورة، الأول الصورة المولّدة (أو المنتجة) التي تستحثُّ مشاهد معروفة ومشاهَدة سابقاً، و الثاني الصورة المتوقعة سلفاً التي تسمح بتخيّل الأفعال من دون تحققها الفعلي. يتماس حقل عمل الصورة الذهنية بحقول الاتصالات وبعلم النفس الإدراكي الذي يستهدف وصف التمثيل الفري القابع في الذاكرة أو المتخيل بالصور لشيء نفيزيقي أو مفهوم أو فكرة أو حالة ما. ويبدو أن المورة الذهنية لحقيقا بالنكاء البشري في المقام فيزيقي أو مفهوم أو فكرة أو حالة ما. ويبدو أن الول (وليس الوحيد) من أجل أن يحيط الإنسان الفذية بشكل وثيق أيضاً بالتمثيلات الذهنية وهو ما لا مجال لبسطه هنا.

القبة التي أراها أمامي نموذج لقبة مرئية قبل حين في مكان ما. يقوم عقلي الباطني بمحاكاة ظاهرية و اضحة لها ويقول لي بالتالي إنها تشابه قبة الصخرة الشهيرة. لقد انبثقت الأخيرة عبر استبطان خاطف للملامح المشتركة بينهما. المشابَهة هي وجه و احد لعملية تمثيلية تقوم على استنطاق الخصائص المرئية المشتركة، طالما أننا الأن في حقل الأبشَصر وليس في حقل السمعيات أو في الحقل الأدبي.

القبتان متشابهتان، بينما الصورة التي طلعتٌ في أنهان الأشخاص الثلاثة من أجيال مختلفة هي صورة مولِّدة تشير إلى صورة مشاهَدة سابقاً، لكنها صورة مشاهَدة كثيراً بحيث أنها تُرسختٌ وغدتٌ مرجعية لأي نوع آخر من الصور المشابِهَة الما.

إن التماثـل يلعـب دوراً أساسيـاً هنـا. فالصـورة الذهنيـة هي أيضاً شـكل من أشـكال تنظيم المعرفة في الذاكرة التي تحفظ بعض الخصائص الفضائية مثـل العلاقات الطوبوغرافيـة، وفي بعض الحالات

المسافات. لكن بعض الخصائص غير الفضائية أيضاً، وهي تتعلق بالذاكرة المسماة عملاتية حسب ريشارد (١٩٩٠). تلعب الصور الذهنية دوراً مهماً في عمليات التحويل (أو الذقل) عبر التماثل، كما أن طريقة تشكُّل الصور الذهنية الفضائية تهمً خاصة الباحثين المشتغلين على معرفة وسائل إيجاد الاتجاهات في الحيز المكاني (يُترجم عادة بالفضاء).

ثمة عملية تمثيلية عقلية وقعت في رأسي تقوم على التماثل بشكل رئيس، الأمر الذي دفعنى للقول إن ما أراه أمامي يذكّرني مباشرة بقبة الصّخرة وفي المقام الأخير والنهائي وليس بأي قبة أخرى في سمرقند أوطاشقند رغم أن لون القبة فضى هذا بينما فى قبة الصخرة ذهبى. يتطلب التماثل معرفة الحد الأدنى من المعلومات والقضايا المشتركة من أمرين أو أكثر: ماذا على وجه الخصوص في هذه القبة يماثل تلك القبة الشهيرة، وهل صُمَّمتْ القبة في جنوب تونس على غرار تلك الأولى، سأسميها بالأصلية، ولأي سبب بالضبط؟. قالت سناء (ربة بيت من دون أي مزاعه ثقافية): "إن التصميم (الدزاين)مشابه وأنما تراه اللحظة يحيلها، حرفداً، لقضية احتلال القدس، وأن الأخيرة محفورة أيضا فى ذاكرتها السمعية بسبب أغنية فيروز: القدس لذا، كما تقول. سنعود لذلك بعد قليل.

يصير التصعيم عنصراً واحداً فقط من عناصر المقابَلة وليس الوحيد، فإن إحاطة المنازل بالقبة وبروزها من بينها شامخة، كما هو الحال بقبة القدس، يستدير بإلحاح إلى مرجعية الصورة الأصلية ويسترجعها بالتالي إلى الذهن. يفترض التماثل عناصر مشتركة لكنه يُسْقط تلقائياً العناصر غير المشتركة. علينا التفريق كما يفعل الفرنسيون بين التشابه والتماثل. أما التشابه فهو علاقة بين أمرين، حاجتين، شيئين يمثلان عناصر متماثلة عديدة ظاهرة للعيان، أو هو علاقة بين

نوعين يمثلان عناصر متعاثلة، كما هو في تشبيه الطول الفارع بالنخلة في الشعر الشعبي العربي، أو جَمال فلانة (بالعامية حلاوتها) بالسكّر الذائب، أو الوجه الصبوح المكتمل "بدورَة قمر". أما التماثل فهو تشابه تؤسسه المخيَّلة (وقد يحدث لغوياً في الشعر والنثر عبر الكلمات المترادفة للشيء نفسه) بين شيئين أو عدة أشياء فكرية مختلفة جوهرياً "ليلتي هذه عروس من الزنج"

(المعري). يستثير التشابة الإدغامَ (أو التمثّل) الذي يمكن أن يكون غير موافق بين أمرين متشابهين لن نستنتج من أحدهما إلاما نعرفه عن الأخرمن دون مخاطرة بالخطأ "قلبى مثل القربة العجفاء' تقول البدوية وهى تجعلنا نكتشف مشاعرها عبر مقاربتها للقربة اليابسة. وفي حين أن التماثل يمتد غالباً ويطوي في حقله المعنى العام للتشابه فإن هذا التشابه قائم بين مجموعتين نعرف إنهما مختلفتان كلية، وحينها لن نغامر بالذهاب إلى مرجعيات محفوفة بالمزالق. إننا نعرف في حالة صورة القبتين أن التشابه قائم بين مجموعتين، قبتين، ليستا مختلفتان كلياً. لذا فنحن نُسقط، لاشعورياً، العناصر المتباينة بينهما، كأن تقوم قبة الأقصى على مسجد عريق وقبة مدينة قابس التونسية على دار سكن عادية.

التونسية على دار سنن عادية. عند مراقبتي للمدى السّكاني والمعماري في مدينة قابس في الجنوب التونسي، لاحظتُ وجود أكثر من قبة واحدة على شاكلة القبة المذكورة وإن بأحصاًم مختلفة. وتأكدتُ بعد التدقيق أن نوايا للسكانً، وهم في الغالب من ميسوري الحال في نلك الحيّ، كانت تتجه نحو إعادة إنتاج قبة الأقصى نلك الحيّ، كانت تتجه نحو إعادة إنتاج قبة الأقصى تبركاً بها ومنح منازلهم صبغة، في أن واحد، جميلة معمارياً وذات مرجعية إسلامية أكيدة: قبة الصحرة. إنهم يدركون، شعورياً أو لا شعورياً، أن القاعدة الأساسية تقوم على أساس وجود صورة

نهنية ضاربة الجذور للأقصى سوف تُنتِح فوراً فعلَها الأكيد لدى المتععَّن بعمارة منازلهم. مثلي ومثل سناء وصلاح، لم يـزر أحدُ من السكان في الغالب المسجد الأقصى. كيف إذن تشكلت في

أنَّهانهم هذه الصُورة؟. لقد تشكلت عبر عمليتين: الأولى تقع في دفق عاطفي وشعـوري عالي الذبذبة مرتبـط، وطنياً أو إنسانياً أو دينياً، بالمسجِد الأقصـي، المترافـق مـع عملية

التكرار لصورة الأقصى وهي العملية الثانية. العملية الأولى تفسّر لذا الجانب النفسى الذي يجعل بعض الصور دون سواها محفورة في الذاكرة. إنها تتعلق بالتجربة الإنسانية والوجدانية والفكرية العميقة (إذا لم نقل الأيديولوجية) التي تؤبّد مشهدا من المشاهد. إن تجارب الطفولة وصورَها يقع تمثلُها بطريقة لا واعية، ثم تمثيلها بطريقة واعية أو لا واعية. إن صور الأصلام هي في أن واحد صور ذهنية وافتراضية. ذهنية لأنها محاكاة مدفونة في دواخلنا، وافتراضية لأنها ليست موجودة بالفعيل (أي لا هيئة لها) وإنما بالقوة (إنها كامنة ومفترضة) وهو موضوع أخر. صورة الأقصى تمتلك الوجد الذي يجعلها عميقة وتظهر بإلحاح مثلما تجعل تجربة الطفولة صور الطفولة عميقة وتظهر بطريقة عنيدة كل مرة نظن أنها قد طَمرتْ إلى الأبد. وَجْدٌ طافحٌ مثل أثر جرح لن يندمل ويظل يُذكِّر المجروح بجرحه. إن هذا الدفق العاطفي مضاد للنسيان مهما كانت طبيعة محرِّكه. ومحرِّكه في حالة الأقصبي موصبول بالتجربة الدينية القدسية لتاريخ الإسلام أو مرتبط، بالنسبة لغير المتدينين، بأقسى التجارب وأكثرها ظلماً من تلك التي مرت في تاريخ البشرية: اغتصاب بلد بالقوة ومحاولية تزوير تاريخه التي ساهمت بها أعتى الدول والمؤسسات السياسية والجامعية والصحفية والعسكرية الأوربية والأمريكية.

والصحفية والعسكرية الأوربية والأمريكية. أما العملية الثانية، التكرار، فقـد أوصلت الصورة ت

والوجد بها إلى منتهاهما. وقد وقع هذا التكرار عبر مشاهَدة صور فوتو غرافية بطريقة منتظمة للأقصى في جميع أنحاء العالم العربي والإسلامي: من صوره على الشاشات أثناء المناسبات الدينية الكثيرة في العالم الإسلامي، مروراً بالبوسترات للكرسة له مما يُباع على الأرصفة وما نجده معلقاً في البيوت أو في المقاهي الشعبية العربية في كل مكان، وانتهاءً بتكريسه في الضمير العام عبر لوغو Logo بعض المحطات المتلفزة مؤخراً. ما هي وظيفة التكرار؟.

ثمة تقاطع بين عالمي الأدب والصورة يلتقي عند مجاز التكرار. في فن الشعر يصير تكرار صوت أو مقطع لفظي أو كلمة أو تعبير أو سطر أو فقرة شعرية أو نسق وزني بمثابة وسيلية أولية لإقامة الوحدة في النص الشعري. ويمكن للتكرار أن يدعم ويكمّل بل يحل محل الوزن نفسه وهو عنصر السيطرة الرئيسي، في الشعر الموزون، من أجل بأنه ذكر الشيء أكثر من مرة لأغراض منها جمالية والإستيعاب (اقرأ الكتاب باباً باباً واحفظ الدرس كلمة كلمة)، وزيادة التنبيه. وكل هذه في تقديرينا شيء واحد في جوهره.

إن تكرار صورة الأقصى لـه المقام نفسه ويقوم بالوظيفة ذاتها: إن المرئي المكرَّر، قبسة المسجد، له الهويية الثابتية نفسها من جهة، ومن جهة أخرى تقوم عملية إعادتها بدور المطرقة التي تذكَّر الساهي عن تلك الهويية التاريخية للمسجد بها. ولقد خلق تكرارها قوة عادة في التذكير به، كما استعادته في صور ذهنية متوالية (قِبب ولاية قابس مثلاً).

صورة علي علواني المراجب وريّ عليها على المحابة من هنا تنبثق إجمالاً "صورة القدس" في المخيال العربي الإسلامي. وما يدعّم الصورة هذه تضافر العناصر البصرية والسمعية كليهما من أجل تثبيتها.

بعض أنواع السمعيّ هو شكل آخر من أشكال الأيقونة (icone الصورة)، حسب تحديدات السيميائي الأمريكي بيرس، لأن الأيقونة بمعناها السيميولوجي، حسب بيرس دائماً هي علامة تُعلن نفس خصائص ما تمثله، خلافا للدليل أو الرمز: في اللغة تكون المحاكيات الصوتية وصرخات الحيوانات والصور هي علامات أيقونية"٤. وهي يمكن أن تستخدم كذلك رديفا لكلمة رمز. الأيقونة هي إذن علامة تحيل إلى الشيء المعنى بموجب تشابهها مع ذلك الشيء، مثل المحاكية الصوتية والصور ...إلخ مرة أخرى. إن جماع تلك العلاقات يحدّد حقل الصورة المنتشر بين العلامة والدليل مع علاقة وثيقة الصلة بالرمز. نعرف أن ما نبسطه هنا هـو تبسيط مخلُ لمادة سيميائية معقدة، لكنه مُمَهّد صغير لفهم كيف أن محاكاة صوتية لصوت معين يمكن أن تعبِّر عن صورته أو هي صورته: أيقونته. المفردة المواءهي، بالنسبة لبيرس، أيقونة طالما أنها تشابه صوت المواء الحقيقي. هل نستطيع الزعم أن الصوت المتكون من (القاف والدال والسين = قدس) هـي صورة المدينـة في المخيال البصـريّ العربي؟. هذا إفراط وتعسف.

لكننا بالعودة إلى ما ذكرناه أعلاه من أن تصميم قبة قابس يحيل إلى القدس بالاقتران مع أحدى أغاني فيروز المشهورة عنها، نستطيع الاستنتاج الأن أن اقتران صورة القدس عبر تكرار تصويت الكلمة (الأغنية) قد منح المفردة سطوة الأيقونة بمعناها البيرسي. إنها صارت نفسها تنطوي الصورة المحفورة. صار صوت الكلمة (قدس) مشابها للمدينة- الصورة، وليس لأي مدينة. إن مشابها للمدينة- الصورة، وليس لأي مدينة. إن سمعتها شابة تونسية في العشرينيات من عمرها اليوم قد خلق كذلك بمعنى من المعاني صورة المدينة في ذهنها.

شديدة مدنيون ساهمت التكنولوجيا

فى تحديث أفكارهم الاجتماعية

والثقافية وبادروا هم لاستثمارها

بطريقة طيبة للغاية أنتجت هذا

المهرجان ذاتي التمويل إلى حد كبير.

لا تكمن أهمية هذا المهرجان في

اعتقادنا على الأقل في الأسماء

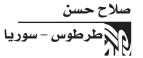
المشاركة في إحيائه ، على أهميتها

، لكن في التَّقَالد الثقافية و الفنية

والمدنية إن صحت التسمية التي

يرسيها في مجتمع "قروي "معً

### مهرجان السنديان الشعري ظاهرة ثقافية مهمة تقيمه قرية سورية



لا تشبه قرية " الملاجة " التي تحتضن مهرجان السنديان الشعري في مدينة طرطوس السورية في دورته الرابعة عشرة ، القرى العربية في أي شي حتى في اسمها السرياني الذي يعني المرأة الفاتنة ذات الشعر الطويل . يمكن أن نقارن هذه القرية بالقرى الأوربية في فرنسا أو النمسا أو أمالنيا ، ولكننا لا نقصد هنا المكان أو الطوبوغر افيا مع إنها تحيل إلى ذلك ، بل نقصد الناس الذين يقطنون هذه القرية وطبيعتهم الإجتماعية والثقافية التي جعلت من هذه القرية



الصغيرة مركزا ثقافيا يعد بالكثير من الانجازات التي عجزت عنها عواصم عربية وغير عربية كثيرة وكبيرة . لابد أن نعرف أولا إن عدد سكان هذه القرية لا يتجاوز ٦٠٠ شخص، غير إن الذي ينبغي التركيز عليه هو الجمهور الذى حضر المهرجان بكثافة وصلت إلى أكثر من ألفى شخص طيلة يومي المهرجان الذي تخللته نشاطات فنية مهمة سبقت النشاط الشعري . هذاك أكثر مـن ظاهرة في هذه القرية لا يمكن تجاهلها ، هي التي تمنح القرية هذا التفرد بدءا من ناسها الذين تنكبوا أدوات الزراعة لتسوية ارض المهرجان وهم خبراء بهذا الأمر وانتهاء بالشغف الثقافي

الذي ينطوون عليه . من الأشياء المهمة التي ينبغي ذكرها هذا هي إن هذا المهرجان كان تأسس الفقيد محمد عمران الذي توفي بعد شهرين من إقامة أول دورة له . ووفاء لهذا الشاعر تعاهد أصدقاؤه بإكمال المشوار دون أن يكون عندهم أي تصور عن التكاليف التي يمكن أن يتحملوها لإدامة المهرجان ، هذا ما يتعلنا نعود مرة أخرى إلى سكان هذه القرية التي قلنا عنها إنها لا تشبه القرر العربية لأنهم ببساطة



لي خطل هذه العبارة هذا ، خصوصا من وإننا نعرف تقاليد القرى العربية عة الرثة المدقعة الفقر والتي تفتقر إلى إاء ابسط مقومات الحياة الثقافية . في من هنا تنبع القيمة الحقيقية لهذا النشاط الذي بدا في أول الأمر بها مرتجلا ورعويا. س لكن بعد مرور أربعة عشر عاما بير متواصلا على هذا الإخلاص ينبغي في أن نعيد حساباتنا واستراتيجياتنا في أن نعيد حساباتنا واستراتيجياتنا في أن نعيد ما اجل إعادة النظر بما قوم يمكن أن تفعله قرى مماثلة في أن تعجز فيه المدن الكبيرة بكل ما لديها ما من إمكانات من توفير مثل هذه ما الأجواء الثقافية المشرة . ومع إن الا المهرجان بلا مغريات لان المشاركين طة فيه يدفعون كل شيء على حسابهم

من إمكانات من نوفير متل هده الأجواء الثقافية المتمرة . ومع إن فيه يدفعون كل شيء على حسابهم حتى المنام ، فهناك ضرورة ملحة لدعم هذا المهرجان داخليا وخارجيا ، بوصفه مؤسسة مدنية ، سواء من قبل الحكومة ومنظمات المجتمع المدني السورية أو المنظمات العربية أو الأجنبية.

#### ورشة الفن التشكيلي

بدأت فعاليات المهرجان بورشة الفن التشكيلي التي امتدت إلى عشرة أيام بمشاركة فنانين من مختلف البلدان العربية حيث تم انجاز اللوحات في الهواء الطلق في المكان الذي خصص فيما بعد ليكون معرضا للأعمال التشكيلية.

وخلال هذه الأيام العشرة استطاع نجاحا لوجود أسماء، الفنانون المشاركون في الورشة مثل الشاعر الفرنس من انجاز خمسة وثلاثين عملا فيلان والشاعر التو تنوعت فيها التقنيات والأساليب الوهايبي والشاعر اا والموضوعات ، فبالإضافة إلى وديع سعادة الذي ام الأساليب الواقعية كانت هناك وساهم في إنجاحه .

التعبيرية والتجريدية والواقعية الجديدة . أما أحجام الأعمال فكانت في غالبيتها كبيرة نفذت بحرفية عالية خصوصا إذا عرفنا إن من بين المشاركين في هذه الورشة فناني كبارا مثل الفنان العراقي محمد مهر الدين إضافة إلى عدد مهم من الفنانين السوريين والعرب .

وتزامناً مع ورشة الرسم كانت هناك ورشة أخرى مخصصة لأطفال القرية وكيفية تعليمهم صناعة الصورة الضوئية أقامتها الشاعرة المصرية جيهان عمر خرجت بنتائج جميلة للغاية ، إذ استطاع الأطفال المشاركون تقديم لقطات موحية باعتمادهم تقنية البورتريت . وكانت هناك صور برغم قلتها اقرب إلى اللقطات السينمائية ، ما يبشر بظهور مواهب جديدة هي جزء من أهداف هذا المهرجان .

#### الجلسات الشعرية

باعتراف المنظمين قبل غيرهم كادت الجلسة الشعرية الأولى تفشل لولا وجود الشاعر البريطاني ستيفن واتس الذي أعاد إلى الجمهور الكبير الذي حضر إلى هناك بهجة الشعر الحقدقدة من خلال قصيدته الطويلة التي تتحدث عن الأجانب في لندن . قرراً ستيفن قصيدة واحدة طويلة مبنية على عدة مقاطع شعرية غالبا ما تنتهى بلازمة هى جوهر القصيدة التي تتخذمن الهم الإنساني الشامل ثدمة لها ، وما نعنيه هنا هو حياة الغرباء فى مدينة لندن وكيف تتشطى في العزامة والوحدة . وقد نجيح ستيفن فى تحقيق هذا المعادل الموضوعي حين استبدل هؤلاء البشر بالطيور المهاجرة التي تأتي وتذهب دون أن تستطيع تشكيل ذاكرة في المكان الذي تقطن فيه لان الذاكرة لا تتشكل إلا إذا ارتبطت بالمكان و الهوية . أنقذ ستيفن الجلسة الأولى إذن لأنه كان أخر شاعر يقرأ فيها . أما الجلسة الثانبة فكانت أكثر نجاحا لوجود أسماء شعرية معروفة مثل الشاعر الفرنسى جان كلود فيلان والشاعر التونسى المنصف الوهايبي والشاعر اللبناني الكبير وديم سعادة الذي اختتم المهرجان

### الطاهر وطار . . تجربة في العشق والموت

## المدى الثقا<u>ية</u>



بعد معاناة مريرة مع المرض توقي الروائي الجزائري الطاهر وطار مساء أول أمس الخميس بالجزائر العاصمة عن عمر ناهز الانباء الجزائرية إستنادا إلى أقاربه.

وكان الطاهر وطار قد قال عن الموت في أحد حواراته الصحفية: "الموت لا يخيفني، لأنني أؤمن به منذ صباي، وأنتظره كل يوم كحق وواجب". وكان موعده معه مساء الخميس ١٢ اب ٢٠١٠ .

ولـد الطاهر وطـار في١٥ اب ١٩٣٦ في بيئة ريفية وأسرة بربريـة تنتمي إلى عرش الحراكتة الـذي يتمركز في إقليم جنـوب غـرب الجزائـر... كان جـده أميـا لكن لـه حضور

اجتماعى قوي فهو الحاج الذي يقصده كل عابر سبيل حيث يجد المأوى والأكل، وهو كبير العرش الذي يحتكم عنده، وهو المعارض الدائم لمثلي السلطة الفرنسية،. يقول الطاهر وطار، إنه ورث عنَّ جده الكرم والأنفة، وورث عن أبيه الزهد والقناعة والتواضع، وورث عن أمـه الطموح والحساسيـة المرهفة، وورث عـن خاله الذي بدد تركة أبيه الكبيرة في الأعراس والزهو والفن. تنقل الطاهر مع أبيه بحكم وظيفَته البسيطة في عدة مناطق حتى استقر المقام بقرية مداوروش التي لم تكن تبعد عن مسقط الرأس بأكثر من ٢٠ كلم. هناك اكتشف مجتمعا آخر غريبا في لباسـه وغريبا في لسانه، وفي كل حياته، فاستغرق في التأمل وهو يتعلم أو يعلم القرآن الكريم. التحق بمدرسةً جمعية العلماء التي فتحت في ١٩٥٠ فكان من ضمن تُلاميدها النجباء. أرَّسله أبوه إلى قسنطينة ليتفقه في معهد الإمام عبد الحميد بن باديس في ١٩٥٢. انتبه إلى أن هناك ثقافة أخرى موازية للفقه ولعلُّوم الشريعة، هي الأدب، فالتهم في أقبل من سنة ما وصله من كتب جبرانّ خليل جبران ومخائيل نعيمة، وزكي مبارك وطه حسين والرافعي وألف ليلة وليلة وكليلة ودمنة. يقول الطاهر وطار في هذا الصدد: الحداثة كانت قدري ولم يملها على أحـد. راسل مدارس في مصر فتعلم الصحافـة والسينما، في مطلع الخمسينات. التحق بتونس في مغامرة شخصية في ١٩٥٤ حيث درس قليلا في جامع الزيتونة. في ١٩٥٦ انضم إلى جبهة التحرير الوطني وظل يعمل في صفوفها حتبي ١٩٨٤. تعرف عنام ١٩٥٥ على أدب جديد هنو أدب السرد الملحمي، فالتهم الرو ايات و القصص و المسرحيات العربية والعالمية المترجمة،

عمل في الصحافة الجزائرية والتونسية و أسس في ١٩٦٢ أسبوعية الأحرار بمدينة قسنطينة وهي أول أسبوعية في الجزائر المستقلة. اغلقتها السلطات بعد فترة من صدورها، ثم أسس في ١٩٦٣ أسبوعية الجماهير بالجزائر العاصمة أوقفتها السلطة بدورها، وفي عام ١٩٧٣ أسس أسبوعية الشعب الثقافي وهي تابعة لجريدة الشعب، أوقفتها السلطات في ١٩٧٤ لأنه حاول أن يجعلها منبرا للمثقفين اليساريين.

تـرك الأديـب الراحل وطـار تراثا أدبيـاً مهماً شـكل علامة فارقـة في الإدب الجزائـري والعربـي في مجـال الروايـة والقصة والمسـرح ، ومن ابرز اعماله الروائية ( اللاز) عام ١٩٧٤ ، ( الزلـزال) عـام ١٩٧٤ ، ( عرس بغل) عام ١٩٨٣ ، اما و( العشـق والمـوت في الزمن الحراشي) عـام ١٩٨٢ . اما في مجـال القصة (الشهداء يعودون هـذا الأسبوع )، (على الصفة الأخرى) وغيرها..

وعرف عن الراحل اعتراضـه علـى قـرار ألغـاء نتائـج انتخابات ١٩٩٢ التي تسببت في اندلاع أعمال عنف أودت بحياة عشرات الألاف.

وتفرغ وطار في نهاية حياته إلى النشـاط الثقافي مكرسا معظـم وقته للجمعية الثقافية الجاحظيـة التي أسسها عام ١٩٨٩.