من البرج العاجي

\_فوزي كريم

طبقياً، وفي أحسن أحواله من البورجوازية

الصفيرة. وفي هذا تأكيد على ما اشرنا اليه،

أي "انتظار الجدوى". نحن لا نريد تصنيفا

طبقيا فِي زمن تداخل الطبقات، لكنه يبقى

عنصرا مُنتجا لا يعتمد رأسمالاً ولا تسنده

مؤسسة إنتاجية. توجد مؤسسة مستفيدة منه. فهو اذن "عامل" في ماكنة إنتاجية له

منها المتعة المعنوية اما المنتج المادى و أثاره،

فللمؤسسة المتبنية او المستفيدة، سواء كانت

حكومة أو شركة أو أي تنظيم مؤسساتي

ولذلك تحرص هذه المؤسسات على استمرارية

عمله مع زيادة إنتاجيته، وتحسينها بالمعايير

التى تحتاجه أهدافها. والاستكمال ذلك،

عيون الحصي

مشاركتي الإبداعية مع النفس، ومع الآخر، ومع الحياة

كشاعر مدفوعة بهاجس أخلاقي. ولنقل أن هذا الهاجس

الأخلاقي هو و احدُ من الينابيع المغذية للنص الشعري. أقول

ذلك حتى إذا اتصل الأمر بقصيدة بالغة الذاتية. لأن الموقف

من النفس، أو الحوار المتأمل، والصراع المحتدم معها، إنما

هو مدفوعٌ بذلك الهاجس. أوضبح إشبارة قرأتها مؤخراً

للشاعر البولندي زبيغنيو هيربرت يقول فيها إن الحضارة

تعتمد على الفنانين الذين يتخذون مواقف أخلاقية واضحة،

قد يحتِّاج تعبير كهذا إلى توسع، لأن الموقف الأخلاقي لدينا

كثيراً ما يُخلط بالموقف السياسي. فينفر منه الطليعيون

المهووسون بالتغيير، بأي ثمن، مع أن الموقف الأخلاقي

للشاعر يتعارض مع الموقف السياسي، أو أي موقف

عقائدى. القصيدة "الوطنية!" إذا ما كُتبت من زاوية نظر

أيديولوجية قصيدة تجعل الوطن المسكين مجرد وسيلة

احتراب. وإذا كُتبت بدافع الفضر فهي تأليب للعاطفة

الشوفينية. على أن قصيدة حب الوطن لا بد ستذهب، شأنها

شأن أية قصيدة حب، إلى الطبيعة، والجمال، والعطاء، التي

تشكل مصادر للمصلِحة الروحية أو المادية المتبادلة. ودون

ذلك فستكون إقحاماً للشعر في مهمة خادعة لإيهام القارئ،

لأن الشعر بهذا التوجه يُعلى من شاًن "فكرة" مجرّدة على

حساب الإنسان، الذي يعرف الوطن عبر ذلك التبادل الدائم

أنا أقاوم الإنسان الذي يسعى إلى انتهاك حرمة بيتي، أو

يسعى إلى هدمه. الإنسان في الشاعر، شأن كل مواطن،

يقاومُ القوة التي تسعى إلى انتهاك وطنه الذي يقيم فيه، أو

هدمه. سواء أكانت هذه القوة خارجية أم داخلية. ولا يمكن

أن تكون هذه المقاومة مصدر خلاف قاطع، شأن الخلاف بين

المواقف الإيديولوجية في أية حركة مقاومة (طالبان وبن

أما مسعى الشاعر في الإنسان فينطوي على حوافز ودوافع،

وعلى وسائل وأدوات، وعلى غايات وأهداف في كتابة

قصيدته، تختلف في الجوهر عن دوافع، ووسائل، وغايات المقاومة الجسدية و الإعلامية، التي قد لا يُحسنها الشاعر

في عام ١٩٩١، وبعد حربي الخليج كتبت قصيدة طويلة بعنوان "قارات الأوبئة". السنة التي لا تجرؤ على أن تلتفت إلى سنوات العقد الذي سبقها. عقد الحربين العابثتين

المدمرتين. كتبتها وأنا أحدق في رماد وطن لا مُستقر لي دونه، ولا مالاذ، وكانت بي رغبة أن أنتزع هذا الرماد من داخلي، أضعه في قصيدة وأحكم إغلاق فوهتها، وألقي

كانت معظمُ القصائد التي سبقتها في المجاميع الشعرية:

أرفع يدي احتجاجاً"، "جنون من حجر"، و"عثرات

إلطائر" لهاث رجل هارب من كابوس الوطن. وكنت أريد أن

أوقـف هذا اللهاث، وهذا الهرب باسـتعادة شـعرية تودعهما

في قصيدة، كما تودع كاميرا المصور اللقطة الخاطفة في

ورقة الفوتوغراف إلى الأبد، ولكنها كانت إرادة واهمة

بالتأكيد. فما زلتُ أجدُني هاربا، ولكن دون لهاث هذه

المرة. القصيدة إذن محاولة تعبير عن مأزق روحى إزاء

سطوة التاريخ والأيديولوجيا معا، سطوة دكتاتورية

الصرب الواحد والزعيم الواحد، وسطوة تناصر العقائد

العمياء. مأزق الكائن الإنساني الذي يجد نفسه، ما أن يدخلُ

مرحلة أول الشباب، في محنة حرمانه من هويته كإنسان،

يجد نفسِه مُقحماً في زنزانة "رقم" لا مخرج منه. هندسته

السلطة، وممثلو الجماهير ببراعة. القصيدة، بهذا المعنى،

ليست استجابة للتأريح، بل العكس. وهي ليست انتصاراً

للوطن، ولالزاوية نظر مجردة بشأن الوطن. وهي ليست

معندة بالشبأن العام، أو الشأن الخاص، بالمعنى الذِي نعهده

في النثر. بل هي رؤيا شاعر تتمازج فيها الصورة الخيالية

والصورة الواقعية عبر حسّيتهما المشتركة، رؤيا مستوحاة

من حياة خاصة، وحياة عامة، ولكن لاعبر زاوية نظر

عقلية، أو موقف مُعقلن، الشاعر

فيها نخلة في بيت تحت عصـف

ما أروع هذه القصيدة

القصيرة للشاعر البولندي

زبيغنيو هيربرت حول

موقف الشاعر الأخلاقي:

الحصى لا يمكن ترويضه

النهاية بعيون هادئة بالغة

سنظل ينظرُ إلينا حتى

الوضوح

مقاومة لرياح التاريخ والأيديولوجيا.

للمصالح الروحية والمادية.

لادن خد مثال).

الزجاجة في البحر.

الهادئة (

# الفعل الثقافى . . مصادرة أم جدوى؟

ياسين طه حافظ



يبدو عنوانا شرسا وفيه صلابة غير متوقعة. فكيف يُصادَرُ الفعل الثقافي وهو ذو طبيعة غير مادية أصلاً؟ وهل المقصود مصادرة الأسس المادية له؟ أم المقصود إتلاف

موضوعيته؟ لكن كيف يتم

اتلاف هذه الموضوعية؟

يمكن تحديد "منطقة" الجواب الناجع اذا استطعنا ان نرسم تخطيطاً للنشوء الاجتماعي للمثقف. ولأجل ذلك نقول: المثقف في و اقعنا عالباً ما يكون من أصول فلاحية او منّ الكسبة. أي هو اصلا منتظرُ جدوى. وهو

يبدو إن الشعر العربى الجديد

ممثلا بالشعراء الشباب الذين لم

يتجاوزوا سن الأربعين ينعطف

عائدا إلى الرومانسية بقوة جارفة،

مديرا ظهره لمعطيات الحداثة وما

بعدها وملتصقا بالأشباء الصغيرة

القريبة ولكن الواضحة من اليومى

والمالوف، يشكل الهم الشخصى

لهؤلاء الشعراء مادة أساسية في

الكتابة الشعرية إلى درجة تشابه

الموضوعة الشعرية واللغة والمناخات

بشكل عام كما لو إن هناك اتفاقا غير

معلن عنه يجمع هؤلاء الشعراء . في

العراق على سبيل المثال هناك جيل

التسعينيات اصدر أكثر من شاعر فيه

ما يشبه البيانات الشعرية في الدفاع

عن القصيدة اليومية كما لو إن هناك

لا يشنذ الديوان الجديد للشاعر

المغربي عبد الرحيم الخصار "نيران

صديقة" الصادر عن دار النهضة

العربية بمناسبة بيروت عاصمة

عالمة للكتاب عن هذه الأجواء سوى

موجة ضد هذه القصيدة.

1000 P

يُرضي الخارج المؤسساتي للتخلص من خطر

بهذا صار هو المحتاج لها، وتحدّد طموحُه بما يتيسر منها، أي من هذه المؤسساتية، سياسية كانت او ثقافية، وثقافية هنا تعنى سياسية أيضاً ولكن على مدى ابعد.

الرعايـة". معنى ذلك هو منتج ثقافة مُهَدّد ومُعْوز الرغبة في الخدمة تجعل من خدمته للمؤسسة حاجة شخصية له، فيواصل التمادي في خدمتها، بزهو وبحماســة أحياناً لضمان حماية اكثر وجدوى مادية اكثر لكنها رسمت جيداً وبدقة مديات الفلك الذي يتحرك فيه. وعدا أساليب البطش او الإسقاط، هي تمارسي في الحال الاعتيادي تهديد المتفوّق منهم بالأدنى منه وباستثماره شخصيا للوصول الى هذه النتيجة المضادة لـه. أي المُثَّقِف ضَد المثقف؛ فهو هنا "عامل" جيد يخدم المؤسسة ويؤكد استمرارية الخدمة بالتنافس عليها وأيضا الإفادة منها... من هنا يبدو "تحرر" المثقف مسألة افتراضية او نسبية فهو عامل خدوم جيد. وهو من ناحية أخرى مستفيد جيد مادام ينال اثمان خبزه وثيابه وأدوات عمله من صاحب العمل او المؤسسة

صاحبة العمل او ممن يروج له ولخدمته. واشتباكات" ما يسمى بحرية التعبير هي من نتاج تقاطع المصالح بين ما تراه

بهم أمثلة على من اغتنوا، انما حققوا ذلك بان استكمِلوا التضحية لها، او باعوا انفسهم لها تماما حتى بدوا من بطانتها. ومع ذلك هم

نصبوص العراسة والانساسة

وفى الستائر الوردية للنوافذ/

في المكتب، وفي أدراج المكتب/

في الدولاب / وفي المشجب الذي

كان على مقربة من الدولاب/ في

الاباجور، وفي المصباح

هذه النثرية لا تكون

دائما في خدمة النص

إن لم تكن جملها متوترة

ومشدودة، بل قد تكون

وبالا عليه إن هي

تكررت في أكثر من

موضع، وكان يمكن

تطعيم هذه الجمل

الطويلة بشذرات

شىعرية قصىيرة

وحادة تعيد إلى

المقطع برمته وهجا يعيده إلى

طريق الشعر.

القصيدة الأخيرة

فى الـديـون

مكتوبة بطريقة

الأسطر الكاملة

كها قلنا

والشاعركتبها

عن أصدقاء

لــه هــم في

السغسالسب

شعراء مثله

الخافت للاباجور).

أيضاً ضمن حال الاحتياج الدائم. فواحدهم ظل منتجا مأجورا في جوهره. حتى المثقفون

الَّتصوّر" أو "المخطط"، تهيء ممرّاً مغرياً

ذلك الأجر او الرعاية..

حيث "تَصْنُعُ" الأحزاب أدباءها ومثقفيها التدجين"، هي الإغراءات بصور هبات او

هذه الحقائق تدعوني الى القول بان المنتجين المقررة، القريبة من العوز، كما سيظلون في حدود الأمان والسلامة التي يخترقها التهديد

فجهد المؤسسات هـو ضـمان "قـوة عمـل" رخيصة تجوع اذا خسرت عملها وتخسر اذا لم تستجب لمتطلبات تلك المؤسسة. بل جعل العمالة التقافية هي التي تسترضي المؤسسة وبخنوع مـزر أحيانا. والمؤسسة من جانبها تعرف جيداً وبالتفاصيل احتياجات هذا المنتج الثقافي وتطلعاته للتحضر او للعيش

الهانئ والحضور الاجتماعي. وهنا يكمن المقتل، حيث يُسْحب المثقف من قضيته الإنسانية الكبرى ومن سموه المعرفي الى حظيرة العمل المؤسساتي وبالأجور المقررة ذات السقف المصدد وبالشروط

صنع هذا "المُنْتج الثقافي"، لإعادة تربيته او تذليله، وبطرائق يمكن تجاوزا وصفها بالتربوية. وشهدنا أمثلة لذلك بعد الثورات ويتضبح هذا في ظل الحكام المتسلطين او الدكتاتوريات. لكنه يحصل بشكل يومي في الحياة الاعتيادية من قبل المؤسسات وبصورة ناعمة وغير مرئية. وابسط الطرائق التي تتبعها المؤسسات لذلك "التذليل" او

الثقافيين سيظلون في حدود مستويات العيش

الحدوي.

المطالب الإنتاجية ثابتة الشروط - بما في

وقد جرت محاولات مؤسساتية كثيرة لإعادة

لكن مادامت هذه الحيوية مستمرة، فالتقاطعات مستمرة أيضاً مع المؤسسة ذات

لكن لغتها لا تختلف عن لغة القصائد

الأخرى ولا المضمون كذلك فلماذا

هذا الشكل الذي يختاره شعراء

يوصفون بأنهم يكتبون "نصا

مفتوحا"

نيران صديقة

عبد الرحيم الخصار

يحتمل

مؤقت لمؤسسة. هذا ستراتيج متوارث يرمى لأن يظل الفكر والابداع والعمل "التنويري في خدمة المؤسسة او الدولة وهذه بهذا لانسلاخ الكثير من الكتاب المناضلين من صفوفهم النضالية والمفكرين من أفكارهم المناهضـة وفلسـفاتهم الى حيـث ٍ "هنـاء ٰ العيشى والفرص الممتعة، احتجاجاً بالفردية واهتماماتها.. ومثلما تعرف المؤسسات ويعرف مالكو الإنتاج طبائع العاملين فيها يعرفون جيداً أيضاً طباتع العاملين في حقول الثقافة والفن ويعرفون ما يجتذبهم من

الستراتيجيات والمبادئ الثابتة وأيضاً مع

مواقع او فرص نفوذ او مباهج معينة.

او الفصل او الاغتيال أو الإزاحة.

فرصس العمل "النوعية"، فنصن وفي أي عصر من العصور التي مرّت وحتى اليوم، لا نفتقد التزاحم، التزاحم على السقوط او على

أكثر من شكل كتابي وأكثر من

تقنية كالرسم والسينما والصورة

على أيـة حـال هناك مسألة في غاية

الأهمية نود أن يكون الشاعر منتبها

لها وهي إن الديوان يضم قصائد عن

الحب فقط وليس

تجميعا لقصائد

حول مواضيع

مختلفة، وهذا

يعني إن الشاعر كان

قد فكر بما نسميه

المشدروع الشعري

الذي لا يمكن لشاعر

حىد أن يكون دون

التفكير فيه كلما خطط

لإصدار ديوان جديد.

سنق للشاعر المغربي

عبد الرحيم الخصار

المولود في العام ١٩٧٥

ان اصدر ديوانين شعريين

هما أخيرا وصل الشتاء في

العام ۲۰۰۶ عن منشورات

وزارة الثقافة المغربية

وانظر واكتفى بالنظر عن

دار الحرف للنشر والتوزيع

عام ٢٠٠٧ ويعد من الأسماء

الجديدة التى تقدم نصوصا

مغايرة عن سائد الشعر

المغربي.

كاتب رصيد تحولات المجتمع بفكر وعاطفة وخيال

الفوتوغرافية؟

الكبار، الصحفيون الكبار، الشعراء الكبار، الفنانون الكبار، أولاء لا ينتهى تطلّعهم لرضا المؤسسات او الى حاجتهم منها: اوراقا نقدية، او حماية او جاهاً. ي " ..." رــ سى ساى بعد. إذن، المثقف مُنْتِج تحت "الحماية" و "تحت " ... ..." هـذا المخطـط ليس ناشـئاً من امر طـارئ ولا يخص مزاج حاكم او طبيعته ولا هو من نزوع

هذا في الجانب النفسي و الاجتماعي. اما في

المؤسسة مجديا وما يراه هو، على الاننسى ان الجميع الآن يعملون في مشروع واحد من حيث الإطار العام. وهذا لا غيره يفسر لماذا ابقت السلطات، على تنوعها، والمؤسسات، على اختلافها، وعلى مر الأزمنة...، ابقت المثقفين والكتاب والفنانين في حال الاحتياج الدائم. وحتى الذين قد يُحتَج

هي حريصـة على ان يكـون "طيّعـاً" ويتمتع بدينامية تضمن لها استمرار الانتفاع منه ما يعيقها من ضمان ذلك إمكانية استغنائه عنها. اذن، شرط المشول والعمل ان يكون معتمداً في خبزه وامنه على ما يُكَلف به او ما

حقل التخصص الثقافي فالمثقف يعمل في حقل إبداعه او في حقل تخصصه متناسياً اثناء العمل انه "تابع". الاستقلالية عنده هي الاكثر وضوحا. لذلك هو يواصل تدريباته الثقافية، إبداعية او فكرية، مستندا الى الاجتهاد الفردي في الاكتساب الثقافي والتطور والى التنويع في ابتـداع اعماله او في تجديدها او اغنائهاً، وبمثل هذه الممارسة تكون شخصيته قد اكتسبت تفرداً فيجعل له هـذا التفرد قدرةً على الفهم الخاص والرؤية الخاصة والتعامل الخاص مع الأشياء وواقعها في ظل المؤسسة،

او في منطقة "شيه الظل".

ولتزايد أعداد المنتجين الثقافيين ومحدودية

### مراجمات "نيران صديقة" لعبد الرحيم الخصار

نصوصه الطويلة. جرت العادة أن تكون القصيدة اليومية قصيرة ومباشرة وخالية من البلاغة وحتى من الصور الشعرية المركبة، غير إن بين يدينا هذا الديوان الذي يحتوي على أربعة نصوص فقط يحتل النص الأول فيها عشرين

وهناك النص الأخير المكتوب على شكل اسطر كاملة، ما يجعلنا نتساءل إن كان الشباعر يعى هذا الشكل الكتابي وما هي شروطه، أم انه ميل

أربعة نصوص طويلة عن الحب أن لم نقل في رثاء الرجل الذي يظن انه عاشق، رثّاء الحب القروي الرخو الذي ليس له جذور والذي يتهاوي أمام أول ريح، لكنه يبقى على أية حال تعبيرا عن مشاعر صغيرة مغدورة ومهشمة يحاول الشاعر ترميمها بكلمات وعوالم قريبة من عالمه الخاص لأنه غير معنى بالعالم وتشظيه.. (سوف أستعيدك الليلة / كى تجلسى بجانبي على الأريكة التي تقادمت/ وتخبريني لماذا زرعنا

### الأولى "كأننا نخوض معركة دون انه مغرق في رومانسية مفرطة برغم أن نبرح السرير" دعونا أولا نناقش عنوان القصيدة الطويل نسبيا والذي لا يلائم هذا الشكل الكتابي، اعنى صفحة من أصل الديوان كله الذي يمتد إلى اثنتين وسبعين صفحة. لمجاورة شعراء كبار كتبوا فيه؟

وبلغة سردية استعادة مقطع جانبي من حياة مضت يجمعه مع حبيبته التى لا نعرف أي شيء عن مصيرها مع إن عنوان الديوان هو "نيران صديقة" حيث الحرب التي لا تحضر إلا في اللغة، ولكنها على كل حال، اُعنى الحبيبة، حاضرة بقوة في كل صفحة من صفحات الكتاب. في الصفحات المتبقية من القصيدة يصف الشباعر من خلال ذاكرته المحتشيدة بالصبور التفاصيل الصغيرة للغاية في غرفته أو غرفة



ورودا كثيرة في الليل/ ثم استيقظنا على حقل شوك). في هذا المقطع الصغير من القصيدة

#### المؤلف/ بوعلي ياسين

ليس الجديد في هذا الكتاب هو طرح مو اضيع جديدة، بل كيفية طرحها ومعالجتها . الجديد هو تناول الحكايات كتعبير عن مجتمع معين ومن ثم دراسته: - دور الحكاية في هذا المجتمع: الفهم الخاطئ للمرأة والجنس. والخوف من المرأة . مفهوم الحمال، مفهوم الحب: والموقف الايجابي من الجنس. اثنية الدين، ودينية العصبية: الاستبداد الشرقى ونمط الانتاج الأسيوي. الطبقات الاجتماعية .ومع ذلك فما زالت بعض الجوانب القليلة التي يمكن ان يضيفها الباحث، والمناسبات، بما في ذلك العادات والازياء وأداب الحياة، وغيرها.

والباحث هنا يتمنى على المثقفين العرب أن يتابعوا تسجيلاتهم للحكايات الشعبية في شتى مناطق الوطن العربي ونشرها بشكل موثوق وبأقرب ما يكون من الاصل، لأن إنجاز هذه المهمة يعد خطوة من الخطوات المتأخرة للنهضة العربية.

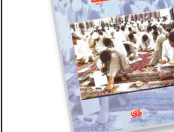


## تحديث الدرس الكلامي والفلسفي في الحوزة العلمية

حبيبته ويقوم أحيانا بأنسنة

أشيائها حتى لتبدو أشياء شخصية

تماماً.. (أعزيك أيضاً بالنوافذ/



المؤلف/ د. عبد الجبار الرفاعي يتواصل تعليم الفلسفة والمنطق وعلم الكلام واصول الفقه في الحوزة العلمية وهذه المعارف تصنف على العلوم العقلية في التراث، وكان لدراستها في الصورة بالغ الأثر في إطلاق عملية التفكير وتنميتها. والتمرين على المحاججة والاستدلال، وترسيخ التفكير العقلى، ذلك ان المنهجية التشكيكية ونمط الأدوات والمفاهيم المتداولة في المعارف العقلية الموروثة عملت على إيقاظ جذوة التفكير وتأجيجها باستمرار.ويتناول هذا الكتاب مسار الدرس الكلامي والفلسفي في الحوزة العلمية، وما انتهى اليه راهنا التفكير الكلامي والتفكير الفلسفي ومكاسب تحديث علم الكلام والامتداد به نحو أفاق جديد، بما انجزه محمد باقر الصدر من خلال ارساء مرتكزات منهاجية معرفية بديلة، فيما اصطلح عليه " المذهب الذاتي" في المعرفة ومحاولته وصل العقيدة بالحياة، واكتشاف المضمون الاجتماعي لأصول الدين، ودراسة الدور المميز لمحمد حسينًا الطباطبائي في تأسيس حلقة فلسفية بمثابة حلقة (فينا) في الحوزة العلمية في قم واسهام تلك الحلقة في تحديث التفكير الفلسفي في الاسلام من خلال الاثر المهم الذي خلفته لنا، وهو: (أصول الفلسفة

والمذهب الواقعي) وغيرها.



محيي الدين زنكنه ي أحد مستشفيات محافظة السليمانية اثر نوبة قلبية ويذكرإن زنكنه عمل تدريسيا لأكتر من ٢٠ عاما داخل محافظة ديالي ويعتبر من أشهر من كتب المسرح في العراق والوطن العربي وله العديد من المسرحيات أبرزها ( رؤيا الملك، الخاتم ، تكلم يا حجر، زلزلة تسري في عروق الصحراء، العلبة الحجرية) وهو من مواليد كركوك وقد تخرج في كلية الآداب ١٩٦٢ قسم اللغة العربية.

توفي ليلة السبت، الأديب

رحيل محيى الدين زنكنه

وبحسب موسوعة الأدباء العراقيين، يعد فصاحة في الأسلوب وفي اللغة فهو لا يكتب مسر حياتة بالعامية كما اعتاد كتاب المسرح، بل يكتبها باللغة الفصحى. له أكثر من ٢٢ عملا مسرحيا منشورا في كتب وفي مجلات. وكل هذه الأعمال تقريباً عرفت طريقها إلى

والمغرب ولبنان وسوريا وفي دول الخليج و لاقت اهتماما نقديا وجماهيريا. و له ثلاث روايات، احداها حملت عنوان



محيى الدين زنكنه من أكثر كتاب المسرح

عرضت مسرحياته في القاهرة وتونس ئاسوس تتحدث عن إنسان عراقي كردي هُجر

من أرضه ومسكنه ووطنه إلى بقعة لا يجيد فيها الحياة. ومن خلال رمزية اسم الطير ئاسوس الذي يموت عندما يفقد طبيعته نلمح المدى الذي تركه فعل التهجير على فكر وحياة . وله مجموعتان قصصـيتان أيضـاً. لا تختلف

قصصهما عن المدار الذي تدور فيه كل أعماله الأدبية : الهجرة والعمل والملاحقة والبحث عن الحرية والوقوف بوجه الطغاة المستبدين في العالم. حيث كان يربط مصائر شخصياته ليس بما يحيط بها وما تعيشه بل بما تفكر به حيث ينتمى أبطاله إلى فئة المناضلين.

عمـل لفترات طويلة في التعليم الثانوي، وفي الصحافة ونشر عشرات المقالات في الصحف العراقية والعربية كما نشسرت لله المجلات العربية فى عموم الوطن العربى الكثير من أعماله المسرحية قبل أن تظهر في كتب. وخاصة المجلات السورية.



علي جـوِ اد الطاهر: وجد محيـي الدين زنكنه أحجاراً متآكلة وبقايا تراب وعظام، هي مادة خام يقف الكثيرون إزاءها عاجزين عن أن يفهموا منها شيئا. ويستحيل أخرون جماعين رقاعين يزيدون الموت موتاً. أما هو فكان قويا قادراً على إعادة البناء حياً متماسكاً..بعد أن خلق عددا من الناس يكملون المجتمع.. فكان لابد من محيي الدين زنكنه ليعيد بناء

الحقيقة مستعيناً بفكره وعاطفته وخياله

مالئا بذلك الثغرات في براعة تجعل الناظر

يرَى الأمور وكأنها هكدًا كانت، ومن يدرينا

فلعلها هكذا كانت وإلا فلم سمى الأديب أديباً؟

.. في مجمل تقييمه لأعمال زنكنه يكتب الناقد

ولم إشترطوا فيه القوة الإبداعية ؟ ..محيى الدين زنكنه أديب غير مجهول لدى الخاصة.. وتواضعه من العوامل التي حالت دون الشهرة.. أما قصصـه... فإنها لقصـص فيها ما يفوق ما كتبه أخرون مصحوباً بادعاء طويل... يقع فن زنكنه ضمن عمود القصة، يقتضى هذا.. التكامل.. الوعى بالفن، وحدة الحدث، الإلمام بالبيئة، الوضوح في الشــخوص، الفكرة الخيرة، الموقف النفســى المناجاة، الحوار، الإدارة بين البدء والانتهاء، تناسب الأجراء.. في لغة سمحة.. ولعلك و اجد في لغة زنكنه من الشاعرية ما قل أن تجده عند غيره، من دون أن تسيء هذه الشاعرية إلى الواقعية لأنها منها.. وُفي حدود وبمقدار ما

الفكر أو الطفولة.. في حين يحدد القاص عبد المجيد لطفي ملامح أدب زنكنه قائلاً :حين تمضى معه- بعض الوقت تدرك كم هو رقيق ودقيق الملاحظة هذا الكاتب الإنساني في نظرته لأشياء وأحداث المجتمع الكبير..القاص يستهدف دائما أهدافا اجتماعية وإنسانية أوسع أفقا من أفاق المحلية الخاصة..فان أنبل ما يفعله القاص أن

يمليه السمو في الطبيعة.. أو الخلق.. أو

يحتفظ دائماً بانتمائه للإنسانية في حضارة هذا القرن المليء بالعقد والمظالم والأحداث.. وأرى أن زنكنه قد فعل ذلك في كل مؤلفاته.. ويكتب سامي عبد الحميد :مسرحيات محيي الدين زنكنه نداء للحياة في بعدها الإنساني كبير ودعوة حب للعالم لأن يعيش الإنسان باطمئنان فيخضم الدوامات لبناء الحضارات الإنسانية.. دعوة للحياة والاستقلال والعيش الرُغيد بين ينابيع الفرح.. إنها من المسرحيات

الجادة المساهمة في استمرارية الحركة

المسرحية العراقية..

ويرصد الناقد يوسف عبد المسيح ثروت الطاقة الفكرية في أعمال زنكنه : في كتابات زنكنه ثمة التصرر الواعي من التجربة الواقعية، وعنصر الوعي موجود بصورة تلفت النظر وهو يتلظى شعاعاً باهراً في كل منحى من مناحيها وفي كل منعطف من منعطفاتها. وهو عنصس مهم في تفهمها، وفى الوقت الذي يتحرر زنكنه من الواقعية بوعي واضح يلجأ إلى الرمز ليضع بواسطته يدنا على النبض الذي يشير إلى حركه الدم فيها بأسرها. في كلمات زنكنه من الصدق والإخلاص والعرض الواقعى للشعور بالإثم لدى شخوصه ما يجعلنا نتوقف عندها، على أمل أن تكون كلمتنا استهلالا لدراسة أكثر تفصيلا، فهي قمينة بذلك لما تمتاز به من جدية وروح إنسانية شفافة وغضب مقدس يصفع الجور والاجتياح والظلم على مدى التاريخ. ويقيم يوسف العانى مسرحه قائلا:أزاء محيى الدين زنكنه، ندرك بسرعة إننا أمام كاتب مسرحي كبير ، يملك من الفكر وحرفية الكتابة المسرحية ما يجعلنا لانغالي كثيرا اذا قلنا اننا لسنا بصدد مؤلف مسرحي جيد حسب وإنما مفكر مسرحي واع تحتاجه الساحة العربية الثقافية.. إنَّ عطرح جملة مضيئة واعية وذكية. خبر الزاد من حكايسات شهرزاد