من سيريل بورتر إلى أرض العراق

## المدى الثقسا. Almada Culture

## لطفية الدليمي 🕅

أدب الرسائل غائب عن مشهدنا الثقافي لأننا أناس جوانيون نخشى البوح والمصارحة ونصمت عن تجاربنا الغنية

Slo

قناديل

تحاشيا لقسوة الأحكام المجتمعية.. وكم تغوينا كتب الرسائل والمذكرات وكتب السيرة ،كونها تشع بالأسرار و تنضبح بوحا حميما لإنسان مجهول يقودنا في دروب محرمة قد لا يتاح لنا ارتيادها ويرينا ما يذكى لذة القراءة بإشباع فضولنا البشري، يؤجج رغبتنا فى كشف صفحات مغيبة من تاريخنا، تزلزل قناعات راسخة او تعزز سواها ،وتمضى بنا بعض كتب الرسائل في مسارات تبدو أليفة لفرط اعتياديتها وقربها من حياتنا فنغفل عنها غالبا بل

إننا قد لا نعتد بها لأنها تشكل تفصيلا من يومياتنا العابرة ..

بها القارئ من صفحاتها الأولى فهي

ذات مستويات متعددة مفعمة بحيوية

البريطانية على أرض العراق القديمة

فوق ركام التركية العثمانية وحطام

البلد ، يثير هذا الكتاب الممتع مخيلتنا ويدفعنا الى تقصى الأسرار المتوارية وكتاب (رسائل سيريل بورتر – العراق خلف الحيادية الصارمة والدقبة المتناهية في تصوير الحياة من وجهة بين حربين عالميتين) الذي حررتيه وترجمته الى العربية ابنته الباحثة نظر الغريب في حواراته العائلية ووصفه التفصيلي لعلاقاته بالعراقيين والمترجمة (أمل بورتر) - هو بحق في مابين الحربين العالميتين - ويغري من هذه الكتب المثيرة التى يشغف فضىولنا انبهاره بجمال وقوة المرأة العراقية ويدفعنا الى تأمل ما خفى عنا العيش بين الثراء الوافد والشغف من خصوصية تتمتع بها بلادنا لا يراها بالنساء واغتراف المتع من جهة سوى الأغراب الأباعد وهم يكتشفون ، والعمل في تأسيس دولة حديثة سحرا غيبًه اعتيادنا عليها .. تكون مصدرا لثروات الإمبراطورية

الكتاب، رسائل بين المهندس البريطاني سيريل بورتر وأخته دورا المقيمة مع أسرته في مدينة بنكلور الهندية

وتنطوي هذه الرسائل على قدر هائل من المعلومات ذات القيمة التاريخية والاحتماعية والمعرفية ، وتكشف لنا طرائق الاستعمار الأوروبي ورؤيته البراغماتية وعمله فى تنصيب الملوك وتحويل الأصقاع البكر الى مناجم ثروات لرجال الحملة العسكرية ورديفها المدنى من مهندسين وباحثين يعززون سلطة هذه الحملات ويضرمون اللهب فى اراضى المستعمرات ويخلقون دولا هشنة عرضة للصراعات بقدر استغراقها فى الأمال الكبيرة ورغبتها بالتحديث الذي سيتقاطع مع إرث قبلي وإقطاعى راسخ..

تخالط رؤية سيريل بورتر الشاعرية

و شغفه العارم بالجمال ، نزعة إنسانية تتضارب مع النزعة الامبريالية لخطاب الجنرال مودفاتح بغداد الذي ادعى تحريرها (عزيزتي دورا، بعد مسيرة طويلة عقب إنزالنا من الدوبة ، وصلنا مدينة يسمونها بغداد لابد انك سمعت عنها فلا معلومة تخفى عليك يا دورا ، لا أتمنى أن تكوني معي فالحياة هنا مزرية تماما ولكنها مثيرة حقا لقد دخلت قواتنا مدينة بغداد فى يوم ١١ آذار وبذليك قطيع الى الأبيد حلّهم سيكة حديد بغداد -برلين . بغداد أصبحت لذا من دون منازع ، كلمة الجنرال مود كانت مؤثرة ،وأجتمع الناس حوله ولكمن بذوع من التهيب والتردد والشمك

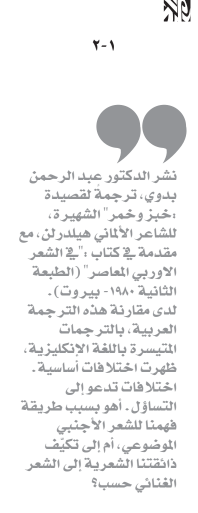
وانا ايضا اشك في حسن نواياه أو نوايا الإمبراطورية ، ألم ندخل في تحارة شركة الهند الشرقية وبعد ذلك أصبح لنا حكومة ال (راج) .. ويمضي في وصف الحياة البغدادية والعادات وطرز العمارة ووسائط النقل

وانبواع الثيباب والأسبواق وطمبوح بريطانيا لربط العراق بأوروبا عن طريق تركيا وسوريا للوصول بغمضة عين الى المتوسط ويتحدث عن صراع الشركات الأوروبية للحصول على العطاءات في ارض الثروات الجديدة ويقول (انا هنا اضارب بخبراتى واحصل دائما على افضل العروض). ويتحدث عن (الخاتون جرترود بيل)

صانعة الملوك التي يكره فيها عجرفتها الارستقراطية ونظرتها المتعالية للناس..

تزوج سيريل بورتر مرتين من سيدتين عراقيتين مسيحيتين ثانيتهما هي والدة المحققة والمترجمة الباحثة (أمل بورتر) وتعرزت حياته في بغداد (انا اعايش عملية خليق بليد بكامله مين الناس الى البنية التحتية والفوقية والنظام والادارة وكل شيىء وهيذا وحيده مثير جدا اذ يجد الانسان نفسه شاهدا على عملية خلق امة او انبعاثها كما يريد اهل البلد وصفها ..) رسائل ممتعة وجريئة کشف فیها سیریل بورتر عن نظرة الغريب الى بلاد نا في عصر محتدم.





صلاح نيازي



فقد تلقى ضوءاً على طريقة فهمه للنص. قال:"إن هيلدرلنَّ الشـاعر الرومانتيكي المتوفى سنة ١٨٤٣ هـو الدوم أوفر الشيعراء حطاً من العناية به والاحتفال لقصائده (كذا)".

المعروف بين النقاد ومؤرخي الأدب، أن هيلدرلن لم يكنْ شاعراً رومانتىكىاً، ولكنه على رأى أحد النقاد:"أعظم الشعراء الرومانتيكيين والكلاسيكيين في الشعر الألماني، ولكنَّه لم يحنّ واحداً من أي مِنهما". وقاًل J. B. Robertson: "طالما صُنَف هيلدرلن مع الأدباء الرومانتيكيين...لقد تلقّى أفضل إلهامه من العصور القديمة، وأصبح شعره- كما اكتشف ذلك القرن العشرون- شيئاً سرمدياً كما الشأن في الأدب القديم. شعره بقى حيا بعد الرومانتيكية. حبز ونبيد"، نبذت ، بما لا يقبل الشك، النزعة الرومانتيكية وما تصبو إليه من حالات القوة والموت والحلم"

يقول بدوي في المقدمة ايضاً:" القصيدة تبدأ باستلهام الليل، والليل عند الرومانتيك، رمز حافل بالمعانى، ولهذا طالما مجدوه... فالليل رمز الموت: موت الروح والجسد" ثم يقول : "وبدت احاسيس الليل تدبِّ بها الحياة من حذين بين العشاق، وشوق عارم إلى الأصدقاء الغائبين، وذكرى الصبا ببراءته الناعمة القصية". يبلغ تناقض بدوي أقصاه في مفهوم ليل هيلدرلن، حين يقول: وفي المقطعة الثانية يكشف هيلدرلن عن المعنى العميق لليل في حياة الروح، ما أروعَ تأثير الليل فينا! لكنه مغلفً بالأسرار، فلا يستطيع الكشف عنها أحد، لهذا يميل الناس إلى تفضيل النهار ذي الأنوار. أمَّا النظرة النافذة فتهوى الظلام والظلال. ثمّ الليل أليس هو وقت النعاس" ومن مناً لا يهوى النعاس؟! بوركت أيها الليل بما تمنح من نعَم: فأنت واهب النوم والنسيان والشكر المقدّسً!"

كذا التخاليط. إنْ كان الليل رمز الموت: موت الجسد والروح، فكيف إذنْ تدبِّ في أحاسيس الليل الحياة من حذين بين العشاق، وشوق عارم، إلى الاصدقاء وذكرى الصبا ببراءته الناعمة القصية.

يستطرد بدوي: "...ثم الليل أليس هو وقت

فلسفة لحياة، طوراً، وطوراً أخر إلى نوع الحياة التى تنبعث بفعل تأثير فلسفة كتلك، وطوراً ثالثاً للإشارة إلى المراحل المختلفة لحياة البشر تحت تأثيرتلك الفلسفة"

ليل هيلدرلن كما قال أحد النقاد : "له صلة بالفوضى بالمعنى الأسطوري، أيْ طوفان أشياء يسبق ظهور الأشكال والنماذج، وذو صلة بالمادة - مقابل الروح- وذو صلة بالطبيعة حينما تُصوّر على أنها الأرومة الحبلي للحياة... كما انَّ هيلدرلن يرمز بالليل في التأريخ الإنساني إلى غياب الآلهة"

قال هامبرغر: "عاد هيلدران ينظر إلى الحاضر كفترة ليل ضروري ضرورة النهار، وعلى البشر ان يُجمعوا أمرَهم لقدوم الآلهة الجديد". على هذا يجب على الذين يمجدون الآلهة:" أن يبقوا يقظين في الليل؟.

هكذا ببساطة فإن المترجم الذي تفوت عليه الرموز، لا يكون إلا عاجزا في فك المغاليق.

لاريب؛ ان الإحاطة بترجمة قصيدة موضوعية تقضي بأن يكون المترجم ملمًا بـ ١- تقنية السَّاعْر من حيث ١- استعماله للأفعال. ٢-المنظور المكانى والزماني للقصيدة. ٣- الحواس التي وظفهاً الشاعر في تدرج البناء العضوي لوناً وإيقاعاً للقصيدة.

-- لا بـد للمترجـم أيضـاً مـن أن يلـم برمـوز الشاعر وما يعنيه بالموجودات من حيوان ونبات

أمَّا بالنسبة إلى هِيلدرلن فلا بدَّ للمترجم أيضاً من أن يكون ملما إلماما عميقاً بالمغازي المعقدة لأسماء الجبال والأنهار التي شباعت في شبعره بإفراط. هي على العموم ليست أماكن جغرافية، بل وحدات حضارية وفنية متتامة ومتطوره. بما أن هذه المقالة غير معنية بخصائص شعر هيلدرلن، بقدر عنايتها بالترجمة، إلاَّ أنه قد تجمل الإشارة إلى كتاب مهم للغاية مخصص لدراسة المواقع في شعر هيلدرلن من تأليف "David The : وعنوانه J. Constantine Significance Of Locality In The ...poetry Of Friedrich Holderlin

لنضع أمام القارئ، ترجمة عبد الرحمن بدوي، وقد رقّمت الأشطر حتى تسهل الإشارة إليها. الخبز والخمر

١ - حولي الهدوء على المدينة ٢ - والدرب وضًاء السكونْ ٣- وضجيج عرّْبات تجللها المشاعل ٤- والناس أرضاها النهار فيممتْ صوب المنازل تستريحْ ٥- والراسي يحسب ما أصباب من المكاسب

والخسائرْ ٦- والسوق فارقها النشاط وكل زهر أوْ ثمرْ

٧- ومن الحدائق رنّت الأوتار بالنغم البعيدْ ۸- یا لیت شعري مَنْ یکون ٩- أهو الحبيب أم الغريبُ

١٠ - يتذكر الماضى وأحلام الشبابْ

١١ - وهناك تنبثق العيونّ

١٢ - وفراتها عذب يطن على وسائد مزهرات ١٣ - دقت نواقيس الغروبُ ١٤ – والحارس الليلي يحسب ما تدق شبيه ذاكرة

الزمان ٥١ - قد هبِّ نسبِمُ هز هامات الشجرْ

١٦ - والبدرُ ظلُّ الأرض أقبل في هدوء ١٧- والليل أشرف هادياً ومرصعاً بالأنجم 18- بهمومنا لا يعبأ

١٩ – الليل ساحرُ

۲۰ – الليل بين الناس كافرْ

٢١- يعلو وينشر في الجبال ٢٢- حزناً يمازجه الّبهاءُ

أولاً حذف بدوي من ترجمته أسم هينزه الذي أهدى له هيلدرلن القصيدة، وإن كان قد أشار إليها في المقدمة، مكتفياً بالقول: (وأهداها إلى أستاذه هىنزە).

الإهداء هنا مفتاح أخر لفهم القصيدة فهو لم يكنْ إهداء لاعتراف بفضل، كما تعودنا في ادبنا العربي، وإنما هومن أساسيات القصيدة. يظهر هينزه مرة أخرى في تضاعيف القصيدة. من ناحية جدية أخرى ، لم يفسر بدوي معنى : "خبز

> من الذافلة إن مهارات بدوى لم تكنُّ في يوم ما على المحك. ترجماته العديدة، ومن لغات مختلفة تشير إلى تمرّس طويل في هذا المضمار.

هـذه المقارنـة، بـبنَّ الترجمتـبن، محاولـة لإيجاد مبادئ عامة في فهم قصيدة أجنبية موضوعية، وبالتالي كيفيَّة ترجمتها. لكنُّ نظراً لطول القصيدة، وكثرة الاختلافات، انصبّ الاهتمام

قام بترجمتها ثلاث مرات، مرتبن شعراً، وثالثة على المقطع الأوّل من القصيدة. من الطريف أن Clemens Brentano امتدح هذا المقطع و نثرا

اعتدره قصيدة قائمة بذاتها قورنت الترجمة العربية هنا، بثلاث ترجمات

إنكليزية هي: ١-ترجمة J.B. Leishman ۲- ترجمة Christopher Middleton ۳- ترجمـة Michael Hamburger، الذي

بالإضافة إلى هذه الترجمات، كان لابدً من الرجوع إلى الدراسات المتخصصة المكرسة لهذه القصيدة، والمقاطع المترجمة في ثناياها.

لكي نكون على بينية من أمر الترجمة العربية، لا بدّ من التوقف قليلاً عند المقدمة التي كتبها بدوي،

النعاس، ومن منا لا يحبِّ لا يهوى النعاس!"لاا أحد يدري كيف دخل النعاس هذا، خاصة وأن هيلدرلن يدعو إلى اللانوم. الليل في مفهوم هيلدرلن هو :" زمان أو مكان التأمّل"، و لا فرق هنا بين المكان والزمان، الليل والنهارجانيان رمزيان لثيمة واحدة هي: " الألهة ووجودها بين البشر"، وهذان المصطلحان مفعمان بأهمية معقدة متشعبة، وقد أستخدمهما هيلدرلن: "للإشارةإلى

R

يمثُّل أرنيستو مالو، كما يقول غافين أوتول في

عرضه هذا، شيئاً ما من قبيل الإيحاء بالنسبة

للقارئ باللغة الانكليزية، ظاهراً من لا مكان مثل

المقاتل ليهاجم بغتة القارىء غير المرتاب و هو

منصرف إلى عمله. و الهجوم سريع خفيف ، و

حاسم، و محسوب، إذ أنه الكاتب الذي قالت

عنه المؤلفة الأرجنتينية أنا ماريا شوا بحق

ً هذا الرجل يعرف. إنه يعرف البنادق، يعرف

النساء، يعرف الجثث ". و لقد مرّر مالو معرفته

بالدنيا التي اكتسبها كعضو في حركة ثوريي

فيرزاس أرماداس ( التي

امتصتها لاحقأ

المونتونيروس)

إلى تتاجه

الأدبسي، صانعاً

له سرداً غير حادً

في أسلوب الكاتب

المسرحي، وعميقا

مع هذا على نحو

و الاقتصاد يمكن أن

يكون فضيلة عظيمة،

فهذا الكاتب لا يضيع

الوقت في التنقيب و

إنما يدفع بقارئه قُدماً

على نحو سريع على

سطح بوينس أيريس

المتُّسم بالعشرات، و

المخاطرة، و الخوف تحت

هيمنة الرعب العسكري.

و بروح الكاتب المسرحي،

يقوم مالو برسم خرائط

in the lines

Ernesto Mallo

بارع.

أما عن تقنية هيلدرلن من حيث استعماله للأفعال، وللمنظور الزماني والمكاني، فما في اليد حيلة سوى إحالة القارئ إلى المقدمة التي كتبها Christopher Middleton المعنون :

Friedrich Holderlin, Edward Morke حدث قام بتحليل الأفعال، وتحليل المنظور في قصيدة: Heidelberg .

وحمر"، ففوّت على القارئ فرصة مهمة للإحاطة بموقف القصيدة الفلسفي. يقول مايكل هامبرغير : "القصيدة تؤكد على تكافل Symbiosis قوتين مختلفتين هما القوي الإغريقية والمسيحية وقد رمز لهما هيلدرلن بـ "الخبز والخمر". لا بدّ من التذكير ، أنَّ هيلدرلن لم يكنَّ مؤمناً بالمسيحية بالمعنى التقليدي، ولكنه على العموم أعتبر المسيح أخر الألهة في سلسلة الألهة الإغريق.



احتفى نادي الشعر في انتحاد الأدباء بالشاعر محمود النمر بمناسبة صدور ديوانه (بيوت بلا قبعات )وأدار الجلسة الشاعر احمد عبد السادة الذي قال في بداية حديثه الان الشاعر محمود النمركان شاهدا على طفولة بلا دمى وعلى صباحات شموس دافئة ورحيمة ،فانه سعى جاهدا الى استرداد طفولته وصباحاته الجريحة من خلال محبرة القصائد ليعيد لها اعتبارها وليمنحها تعويضا ما ،و لأنه كان شاهدا على بيوت بلا سقوف او بلا قبعات كما يقول ،فانه صنع من حروف قصائده سقفا مضيئا ومطرزا بالورود البريئة ليحمي مقتنيات ذاكرته من البردومن إقدام رياح الزمن العابثة.



ثم قرأ الشاعر بعضا من قصائده التي أضاءت حقبا مهمة من حياته التي هي عبارة عن إخفاقات متتالية وحرائق لم تنطفئ .

بعدها تحدث الناقد علي حسن الفواز مشيدا بتجربة الشاعر الذي حاول ان يبتكر عو الم خاصة به وقال :هذه القصائد إعادتنا إلى سعدى يوسف وحسب الشيخ جعفر ويوسف الصائغ ،تمكن



محمود النمر من ان يضع هذا التاريخ الغنائى او هذا الصوت الخفيض كما تسميه فاطمة المحسن داخل سياق شعري تمكن محمود النمر ان يدخله بغواية حديدة ،ربما أشتغالاته على فكرة المعنى قصائده بالمناسبة هي قصائد تهرب إلى المعنى إلى حيث اللغة .. اللغة المكتشفة لكل شيء لكن الشياعر لا يجد أمامه غير الانكسارات وفقدانات وخيبات ،اللغة فى شعر الذمر هى المعادل التسجيلي وهَبي المعادل التعويضي الذي تمكن منّ أن يخصه في الحياة بالكثير من القوة الاستعارية حتى تبدو اللغة عند الشاعر الملاذ الأخير،.

وقال الناقد بشير حاجم ان محمود النمر اراد ان يمرر بعضا من انزياحات (الطريدة والفخ كلاهما يبحث عن الأخر) لكن في الحقيقة ليس انزياحا صادما ،والحقيقة ان الطريدة وهي تهرب من الصياد تبدو وكأنما تطارد الفخ باعتبار ان الفخ ما بعد الطريدة ، يعنى ان الصياد يضع الفخ أولأثم يلاحق هذه الطريدة ،وتبدو الطريدة عندما تهرب من الصياد وكأنها تبحث عن الفخ والصياد هو محمود النمر الذي هو صنع الانزياح والفخ قد يكون إيقاع وقد يكون دلالة وقد يكون ترميزا .

وأكد الشاعر حسين الرفاعي في مداخلته إن الشاعر المحتفى به هو صاحب منعطفات منفلته لا يتناقل فيها الواقع المأساوي في مشهدنا اليومي ،كنا عطشى لحوارات معلنه ففتحنا نوافذها فى الشهر الأول بعد سقوط النظام وفي اتحاد الأدباء تحديدا كاظم غيلان خضير ميرى حسين حسن حسين الرفاعي محمود النمر و أخرون ،فاقتربت من محمود لعذوبة وبراعة الموال والقصائد الجميلة التي كان يقرأها .



لهذا المشهد المربك من خلال شخصيات ترمز للأرجنتين التي أضاعت طريقها. فهم يبحثون عن سماتهم في بلدٍ لا يمكنه أن يوفر شيئاً منها.

و يبرز البحث عن العدالة كموضوعة قوية من هذه الحكاية التى يحقق فيها المراقب المتسم بالغموض لاسكانو في واحدة من جرائم قتل كثيرة، و هو يتحسس المخلفات المنسية لفرق الإعدام التابعة للزمرة العسكرية كما لو أن البعض فقط من الضحايا يستحقون المناصرة. و من خلال مساعى لاسكانو لدعم القانون فى بيئة غير قانونية تحت حكم الدكتاتورية العسكرية، فإنه يُقيم بذكاء مجموعة من التوترات التي تتقصى طبيعة الخير و الشر، بل و عزوهما البسيط أيضاً.

فلماذا يكون من المهم جلب قاتل أمام العدالة، في حين أن العدالة نفسها قد أصبحت تبريرا للقتل؟ و كما يقال هنا : في أرجنتين تحكمها

الدكتاتورية، ليس

هناك بريء. و إذا كانت الطريقة التي يصوغ بها المسؤكسف حسواره الداخلي \_ حيث العبارت المقولة تتداخل بعضها مع البعض الأخر ـ يمكن أن تكون عويصة، فإنها مع هذا تميّز أسبلوب مالو جيداً، دافعةً بسالحسوار

المداخسلسي

و حركة

ا محسن / Latin American Review



الأحداث قُدُماً بمعدل من العُقَد لا نشعر معه أبدأ بالارتياح ولدينا فرصة قليلة فقط للرضا عن الذات. و لا بد لذا هذا من مشاهدة ممثلين موضوعين على المسرح بشكل تصميمي و لهم تمثيل يكون مقبولاً على نحوً غير مريح، و نادرا ما يتوقفون لأخذ نفس

و ليس مالو بأية حال رجل حرب العصابات السابق الأول الذي يتحول إلى كتابة القصة كوسيلة، ربما لإبعاد أشباح الماضى - فهناك كما أتذكر أخرون مثل بيبيتيلا في أنغُولا، على سبيل المثال - لكنه بالتأكيد واحد من الأكثر جدّية في هذا المجال. وإذا كانت (إبرة في قش) روايته الأولى، التي نُشرت في عام ٢٠٠٦ و كان عمره ٥٨ عاماً، فهناك إذاً كما هو واضح قدرٌ كبير من النتاج الأدبي ننتظره من هذا الكاتب.