قاديل

## البحث عن قضزة الأسسد في الغابة

هـو فنان وبوهيمـي منضبط، كردي عراقي بمحمولات رافدينية وكونية، طفولي النزعات ساخر ، مياشر وجرىء في الفن والحياة، بوهيمي يقدس عائلته الجميلة ، العائلة النموذج في وعيى العلاقة الرفيعة بين الفن والجمال والمحبة ، متصوف بلا طريقة وفنان بلا مدرسة سوى مخيلته الخصية، إنه الرسام صدر الدين امين.الفنان صدر الدين أمين الذي يوقع رسائله كل مرة بصيغة سأخرة من تحويرات اسمه، لو حاته أمثولة لوجود حيوى مفارق للمألوف في خروجها على النمط ومغايرتها لخزين الذاكرة،تمضى بنا الى عالم متخيل يعج بما لا نتوقّعه من الخلائق والرموز والأشكال غير

وتقف اللوحة على البرزخ بين الدهر في سرمديته والزمن الأرضى في إنقطاعاته، وتلك مجازفة بالمعانى ومخاطرة بالمعرفة السكونية للعالم المتوقع .. لا الرسام ولا اى منا يعلم من نكون في عماء هذا العالم، لذا نتراكض في اللعبة بين الكلمة وبين الشكل واللون ونجاهر ببحثنا اللاهث عن فراديس مضيعة لا وجود لها الافي المخيلة وفي طوايا اللوحة أو النصس، الفردوس المفقود هو اللامكان، يوتوبيا الحلم التي يستحيل الامساك بها، لذا يجمدها الفنان في لوحة و يبثها كعلامات، يفنى فيها مثل صوفى وحيد،يلاحق التجربة مرارا ولا ينتظر الفوز بها،الفنان سليل لهذا

المسبوقة التي ابتدعتها مخيلة الرسام

العظمى،بمعنى ان الصمت المشرقى لديه محرك ودينامي وليس صمتا داهبا إلى العدم،فهـو الكلمة الفاعلـة سواء في ثقافة الزن اليابانية او الفيدية الهندية اوالتاوية الصينية او الزرادشتية أو في الإرث الثقافي الإسلامي لأهل الكلام والمعتزلة والمتصوفة،الكلمة لب الفكرة والجمال والحلم منذ اول كتابة صورية خطها السومري على الطين حتى امتزاج المتخيل بالطبيعي والواقعي بالأسطوري في لوحات العراقي الكردي الموغل في بدائيته وفرديته : صدر الدين أمين.

الشرق وصمته المرعد ،ابن الحضارات

صيفه التشكيلية تحفل بالنجوم والشموس والتهويمات الصائتة شبيهة الترانيم الغامضة لناسس الكهوف، لا

ندركها بمعايير لغوية ولا نؤولها باعتبارها نصا او فكرة بل نستقبلها كما هي: فورة لونية وانفلات من المحددات الخليقية التي ينسخ فيها المخلوق ما سيقة في التشبكل والظهور.. قد تشبه إحدى لوحاته أسطورة نعرفها، وتماثل لوحة أخرى إحدى حكايات الجن وتمضى ثالثة في التخفيف من غلواء الأشكال المستقرة في ثباتها الأبكم، فتحلحل الشكل وتضعه في مأزق التحول الميتامورفيسي (الانمساخ)-الجمالي الذي يرود بعض الكائنات بأقدار وطاقات يبثها اللون في تألقه والتصولات في غرابتها،لنتعرف او لا نتعرف بالأحرى على كائنات لا مسماة

ولاشبيه لها في مخزوننا الواعى لكنها

تتناغم -في اعماق ذاكراتنا الجمعية-مع أحلامنا ومخاوفنا ورغباتنا وتكشف عن ارتباطنا المغيب بالأرض والطبيعة وانفصالنا عن الكون الذي حجبتنا عنه الأطباق اللاقطة والهوائيات وفورة الاتصالات والصخب وجنون الحروب والعنصرية وتصنيف البشر الى مراتب وطوائف تتجه بوصلاتها إلى اغتيال الجمال وفقدان التواصل..

ما الذي يسعى إليه جموح الفنان ؟ أليس مبرراكه ان يمارس ألعابه الخرافية بمناى عن محددات الشكل المخلق قبل لحظة انسحار المخيلة..؟من أين تهب على مخيلة الفنان الكركوكي هذه الأعاجيب الكونية ومخاليق المسخ الأوفيدي والتنانين الزرق والسحرة

المقنعون والنساء الغائبات كالجنيات وحوريات الحلم- في محيط مائي مكتظ بالحيوات الغرائبية.؟ مقولة (جلال الدين الرومي) تزيح

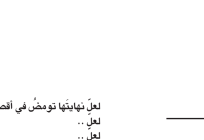
المصطلح النقدي وتعري الفكرة من كل ما علق بها من تأويلات التلقى والتعاطى مع المتن الفنى البدائي، المقولة تشير الى بلاغـة التلقـي لـدى المتصـوف العارف: (المعنى يقفز من الصورة كما يقفز الأسد من الغابة).... الغابات بأسو دها وضواريها وفرائسها ومتاهات الضوء وانكسارات الظل وياقوت فجرها وأفاعيها وتنانين خرافاتها تطلق أسد المعنى أشبه بوميض يبرق من أحشائها فيعوم المعنى فوق اللغة ويفلت من تقنيات اللفظ وصياغات الكلام، المعنى

أسد يقفز من صورة! فلماذا يجهد النقاد ويبحثون عن غرائب المصطلحات التي ضبطت على قباسات نقاد سبقوهم ومحددات غريبة عن (البحث عن قفرة الأسد من الغابة)،هذا

لطفية الدليمي

هـو الانطباع الـذي تتركـه لـدى أعمال الفنان صدر الدين أمين وتباغتنا فيها الكائنات العجائبية وهيى ترقص على لحن من موسيقى البلوز الحزينة لتطيح بالتأويلات والتفسيرات الأدبية المقحمة على مفردات العمل الفنى وتقف هكذا معراة من التوصيفات و الأسانيد النقدية وحدها في مواجهة الكون وذاكرة الفنان الراقديني المغترب في بنسلفانيا

## العيش في الح



أتذكر المرة الأولى التي رأيت فيها لوحات محمد سعيد الصكار ، كان ذلك في شقة الفنان يوسف العانى الذى يحتفظ بذخيرة من كنوز الفن العراقي المعاصر، كانت اللوحة تحوي بيتا من الشعر لااتذكره الان ولكن اتذكر ان مفردة البصرة كانت جـزءاً مـن اللوحـة، البصـرة الحاضرة في كل أعماله: "المصرة تتصدر هذه المدن وأنا أسميها (سيدة الأوائل) لأننى ذهبت الى البصرة وأنا أبلغ من العمر ثلاثة عشر عاماً قادماً من مدينة (الخالص) وهي قضاء بسيط الناس فيه غاية في البساطة، وعندما رحلت الى البصرة وجدتها مدينة مدهشة

> جِداً ومدينة منفتحة تماماً: مرصودٌ لاسمكِ ما أورق في ذاكرتي" ولوجهك ما ظلُّ من الأحلام ر و . . . يهذا الصَحو القاسي. يا أولى الخطوات و أتعبها، يا أولى العَثرات وأصعبها، يا أولَ آمال العمر، وأوّل الامي المفتوحة للريح،

متابحة

من هو الصكار ؟ هل هو صانع كتب؟ أم

رسام؟ أم مؤلف قصص ومسرحيات؟ أم

مصمّم صحف، أم شاعر؟ "أنا أُقرب إلى الشعر، لكن هناك رأياً يقول إننى شاعر في خطى وملوّن في شعري"، هكذا يعرف نفسه الفنان الذي يدنو من سنواته الثمانين. بعد اكثر من نصف قرن من الخط والرسم والكتابة والاندماج بالحياة السياسية والثقافية ، ما زال الصكار كمن يبحث "عن لون لا وجود له" ، لكنه يردد دائما أحاديثه ومقابلاته بسطر من تأملات عبدالحق البغدادي الذي قال تحبري أسود فلا تطلبوا منى أن أرسم قوس قزح ". تجده على يقين بأنّه سيواصل العطاء رغم كل الظروف.

العبور إلى ذاكرة محمد سعيد الصكار مستحيل من دون المرور على محطات كثيرة مرت بحياته في المدن والحواضر المختلفة. لتعود به الذاكرة إلى مدينة الخالص ، حيث مدرسته الابتدائية ، والتي له فيها نكريات "فدات يوم كنت أتمشي عائداً من المدرسة وكان هناك دكان قديم فيه "كبنك وكان صدئاً جداً وكتبت عليه كلمة واحدة

هي ( رانيا ) بخـط الرقعة وقد زحف الصدأ عليها أيضا لكن يمكن قراءتها. وكنت أقف مبهوراً أمامها يومياً وأقف متسائلاً: كيف يستطيع أحد أن يخط بهذا الشكل! فرسخت تلك الكلمة في رأسي وبقيت في ذاكرتي وما زلت أرى صورتها حتى الأن، ومنذ ذلك الوقت قررت أن أعمل ما بوسعي حتى أكتب

هكذا، بعده غادرت الى البصرة لاحقاً، صار يراقب علي طريقته كل ما يتعلق بالخط والرسم "كان الصبيان في سني يخطون على الشوارع والحيطان بالطباشيين والفحم ولكل صبيى رفيقة في عمـره من بنــات المحلــة، وأنا جئــت جديداً الى المنطقة ولا أستطيع أن أكون علاقة مع أيـة صبيـة ، و أتذكر أني كتبـت الى صديق لى في الخالص أقول له أن أول ما يتعلمه القادم الى البصرة: الحب والخط .وهذا كان عام ١٩٤٧، وكانت لعبة الأطفال "الخط على الحيطان" تستمر معي وتتطور حتى صارت هو ايـة ومن ثم قضيـة ومسؤولية. في البصرة تعلمت الخط، وكتبت أولى قصائدي وأولى قصصى، كذلك أول مسرحية أمثلها وأخرجها. وفيها شاركت في

الحركة الوطنية والاعتصامات ومظاهرات الطلبة لاسيما في انتفاضة ١٩٥٢ والقصائد المهربة والمحاكمة والحكم السياسي لم التق محمد سعيد الصكار ولكنني كنت اتابع أخباره وانظر إلى صورته بقامته الرشيقة وملامحه الدقيقة ، فيبدو لي أقرب ما يكون إلى عاشق ، غلبه العشق وهو يسير في شوارع البصرة ، فقفر في أول قطار مربه، لينزل إلى بغداد ويقيم فيها

، ، يتأمل بعيون مبهورة مساحة الجمال اللانهائية، فيما يبدعه الناس من فنون ومن قصص وأشعار وملاحم وأغان يسكنها فرح لا نهائي.. وشجن بلا حدود. وحين اتيحت لي فرصة مشاهدته ، تاكدت من ان هـذا الرجلُ مسكون برائحة الصحف والمجلات ، والشعر والاهم الحروف وبالايمان بان فن الصروف – الضط-ينطوى على جماله الخاص الذي يمكن استلهامه وتطويره، وبأن حياة الناس تزدحم بأشكال من الخطوط ، لا تتطلب إلا عيوناً فاحصة ، تستطيع أن تفرق بين

جمال الخطوط وقبح التصنع لذلك أمضى

حياته يتجول بين المتاحف وخزانات الكتب

واللغويــة الى أخره،ومناهــج تركيبيــة ونقديــة

وبنيوية وتفكيكية وسيميائية ،ولقد كان صراعا

بين المناهج، في وقت جبرا هذا السجال ماكان

موجودا،لكـن في قـراءة جـبرا لنصـب الحرية

وهو مشكلة كبيرة جدا ،نصب الحرية موضوع

في اطار شعبي سياسي بالدرجة الأولى ،وهو

عمل ضخم جدا موجود في تلق شعبي ،بجانب

هذا يوجد الجانب الفني، وهنًا تكمن المشكلة

في نصب الحرية ،هل تجيره النظرة الخارجية

الى نظرة عاطفية تاريخية سياسية شعبية او

هناك جانب فنى لنصب الحرية ،جواد سليم

فنان وليس داعية شعبويا ،وجواد سليم هو

الذي يقول ان ٩٧ بالمئة من الناسس بعيدون عن

عالمتى وجاء هذا الكلام في عام ١٩٥١ في أول

كلمة بافتتاح جماعة بغداد للفن الحديث ،هؤ لاء

ال٩٧ يريدون ان نرسم تفاحة ونكتب تحتها

تفاحة ،بمعنى ان هذا رفض لنظرية الانعكاس

وان الخلق الأدبى والخلق الفنى هو ليس

انعکاسا لواقع اجتماعی او سیاسی او تاریخی

،وهذا التصادم هو تقسيم بين وحدات تركيبية. وكان محور الورقة النقدية لياسين النصير تحمل

عنوان (جبرا والمدينة ) التي جاء فيها: ما ان

تكشِف صِفحات أي كتاب من كتبه حتى تجد ثمة

عالما جميلا وغنيا نقديا وروحيا وإبداعيا ،جبرا

لم يقرأ بشكل جيد لا من قبل أهله و لا من قبل

أهله أيضا واقصد نحن في العراق ،أحب بغداد

حبا جما ،ويقول وجدت في هذه المدينة حياتي

،واستطاع ان يكتب عن شوارعها البسيطة

قصصا وروايات. ،عاشس في القدس وتبصر

فى قوتها المعرفية ،مدينة بجذورها الرومانية

وبجذور قلاعها وبجذورها الصخرية وجذورها

القدسية ،فهي مدينة مقدسة ،ويسميها ماركيز الياس - سرة العالم - أي سرة الكرة الارضية

وهي قبلة المسلمين قبل الكعبة اذن هي ليست

مدينة بقدر ما هي ميثولوجيا ، ويتحدث هو

عن بيت لحم ويقول امشي في بيت لحم حافيا

واتخيل اننى المسيح الذي كان يمشى حافيا

القديمـة وحوائط البيـوت القديمـة ، بحثاً عن جمال اخر ليجده في أشياء اندثر بعضها، زخارف البيوت القديمة ، اغلفة الكتب، الرسوم التي زينت صفحات بعض المخطوطات القديمة . العيش في الجمال هو الذي جعل خطوط

الصكار ورسومة المتميزة والمبتكرة، لا تقتصر على الصحف والمجلات والكتب، بل تتعداها إلى اللوحات الفنية ، التي يعود إليه الفضل في ادخال الخط الى اللوحة التشكيلية ، وتحويله الى عنصر بصري جمالي بعد أن كان عنصراً معرفياً لتتحول هذه اللوحات إلى عمل يجمع بين متعة المشاهدة والفكر، وبين الفائدة والمتعة البصرية.، التي سعي الصكار لإشاعتها، وكتب عنها فصولاً في كتبه المتعددة.

مسرة أخرى بمتلكها الصكار، فإضافة إلى إصراره على العيش من اجل الجمال فانه ايضيا يصبر على عشيق العميل، والإصرار على اتقانه بصرف النظر عن العائد منه. لوحات الصكار الحروفية أقرب ما تكون، ، إلى نظرة برنارد شسو إلى الفن «نميل إلى تصوير الجمال ونسعي إلى عرض افضل ميزاته ، ويالحظ أننا بهدا الاهتمام نرفع عن أنفسنا الاتهام بأننا قد نكون بدورنا اسرى للقدح ، لكنَّنا لا نريد أن نعترف بهذا الواقع من أننا كلنا يمكن ان نصبح اسرى القبح هذا مالم نرتفع بالفن الى مرتبة

ما فعله الصكار في لوحاته الحروفية فعله أيضا في مجال تصميم الصحف والكتب ، فقبله كان الناشرون يهتمون بمحتوى الكتاب، وكانت التصميمات الداخلية والغلاف تأتى في المرتبة الثانية. عندما خاض الصكار مجال تصميم الكتب، قلب الموازين، من خلال صناعة أغلفة كتب يمكن اعتبارها نصا بصريا موازيا للنص المكتوب. لكنه نصّ مكثّف وموح، يمهّد للكتاب، ولا يفضح سره أو يكشف شُفرته.

يلتقط من النص مفردات تبدو عابرة، لكنها

الجمال ".

هِي النص نفسه،

شغل الصكار بسؤال الهوية في مجمل أعماله، بموازاة اقتناعاته السياسيّة وخياراته الفكريّة. اشتغل على الجماليات المنسية في الفنون العربية، اختار الخط العربي نمونجاً للجمال، وتنبّه إلى الرسوم الشعبية البدائية، هذا الدفاع عن الهويّة جعله يكتب أكثر من مرة، موضحاً الفرق

بين الحرف العربي والآخر الأجنبي: هناك نظرية استشراقية تقول بما أن الكتائة العريبة موصولة الحروف فقد تعددت أشكال الحرف الواحد، وهذا من حيث المبدأ الأولى صحيح، فأقل الحروف عندنا تأخذ أربعت أشكال، فدرست هذه النظرية بدقة لمدة سنتين بيني وبين نفسى وكنت أتساءل إنه كيف أستطيع أن

رواية وليم بوروز الغرافية

أقلص هِذا العدد؟ فوجدت الموضوع صعباً وصلباً، وبعد شهرين خطرت لي فكرة قلب تلك النظرية الإستشراقية، فلغتنا موصولة الحروف كما تقول النظرية، إذن يمكن اختصار الحروف، ولما توصلت الى ذلك بقيت عندي التطبيقات لكى تصبح نظرية صالحة للتطبيق والتنوع وينبغى أن تكون هناك أسس فقدمت ثمانية أنماط منها للهدئات العلمدة وحصلت على براءة

اختراع من العراق ولبنان وسجلتها في

فرنسا وبريطانيا"ً.

لكن كيف استطاع الصكار أن يصل إلى تميّره وربما لأنّه كآن يحلم منذ صغره بأن يكون فناناً متمرداً وأدرك من خلال هذا التمرد أنه يمنحنا "فانتازيا الخط " وبدأت رحلته في البحث والاكتشاف في التراث الفنى العربي من دون ان يغفل عن متابعة التطورات الحديثة في الفن العالمي لأنه يدرك ان الفنان الحقيقي لابد من أن يعرف كل شيء في سياقه بدون ثنائيات الأصالة والمعاصرة والنذات والموضوع ، وهكذا اكتشف ذاته وتفرده ، واكشف أيضا أن الفن العظيم لابد من أن يكون مخلصا لثلاث قيم ، الاتساق والإقناع والحقيقة.

أهلًا بالصكار ورفاق سلاحه ، غنى العانى وحسن مسعود ومحمد صالح وهم يزينون جدران حبيبتهم بغداد باروع ما ابدعت اناملهم وعقولهم وارواحهم الجميلة .

## استعادة جبرا إبراهيم جبرا.. التصادم هو التقسيم بين الوحدات التركيبية



أوسّدها خدي، وأقول

على هامش مهرجان الجواهري السابع وتسميته بدورة الأديب (جبرا ابراهيم جبرا)عقدت جلسة نقديـة في اتحـاد الأدبـاء والكتـاب العراقيـين، اشترك فيها النقادد. مالك المطلبي وياسين النصير ود.عبد الهادي الفرطوسي ود.صاحب خليـل إبراهيم ،و أدار الجلسـة الناقد على حسن الفواز الذي استطرد في شرح خصائص أدب جبرا والمعطيات التي أثرت على هذا المبدع مثل الترجمة والميثولوجيا والتبصر في المكان

والزمان والاطلاع على الادب العالمي مما نحسب ان هذا الاديب لأيتكرر ويجب علينا ان نعيد

قراءة جبرا من جديد، ان حياة جبرا الفنية وهو واحد من الذين ارتبطوا باللغط الذي اثير حول تأسيس الشعر في الأربعينيات حينما قيل ان جبرا هو احد الذين اسهموا في كتابة القصيدة الجديدة او احد الذين تعرّف عليهم السياب من خلال النزعة الاسطورية وترجمات جبرا ،المهم ان حياة جبرا في العراق كانت مثيرة جدا للجدل التَّقَافَى اكثر مماً لها علاقة بأحاديث لم تكن على ثبات في الاراء المطروحة حول شخصية جبرا وكان اول المتحدثين الناقد مالك المطلبي الذي



وقال :ارید ان اصل الی ان جبرا کان یکتب ضمن هذه الخنادق يعنى ضد التيار ولكنه لا يستطيع ان يفصح ،فهو رجل تربى في الثقافة بين مجموعة مثقفة ومجموعة منفتحة ومجموعة تبحث عن الحرية ومجموعة تبحث عن الجديد وتبحث عن المبتكر وهم مجموعة مبدعة في سياق غير إبداعي، اذ يكون انتاج جبرا اقرب الى العمل ، انا اعتقد قرأت جميع ما انتجه جبرا من اعمال ولكن اخذت مناقشته في هذا البحث الـذي اسميته (جـبرا إبراهيم جبراً الإحساس بالنقـد ) وهـى قـراءة جـبرا لنصب الحريـة ،الـف الكتـاب عـام ١٩٧٤ وقبلهـا كتب عن نصب ترجمت تاريخاً كسراً حدا و اقصد بالمناهج التاريخية والاجتماعية والسياسية

وصف جبرا الممول الحداثوي للثقافة العراقية



،وكان المسيح تجرح قدميه بسبب الحجارة وانا كنت امشى على الزجاج وايضا بقيت أثار الزجاج في قدميه ،احب القدس ليس لانها مدينة محتضنة لتاريخ، وحاضنة لثقافات ،ولكنها النافذة التي يطل الشرق منها على اوروبا ، والنافذة التي يطل منها الغرب على الشرق . وكان الناقد صاحب خليل ابراهيم مغايرا

للمطلبي والنصير وقال: انه ولد في مدينة -بيت لحم – في عام ١٩٢٠ ثم جاء الَّى القدس وحاول ان يدرس وكانوا انذاك يصرون على رسالـه الى لنـدن وتعثر فى ذلك بعـد ان أصيب بمرضى -التراخوما - او الرمد هـو كان فقيرا معدما وكذلك ابوة فقيرا معدما ،وكان الاب يعمل في الحدائـق ،ثـم سافر الى بـيروت ولم يحصل على فرصـة للعمل ثم انتقل الى دمشق ،ثم التجأ الى العراق بمساعدة عبد العزيز الدوري، ولم ينتم الى اي حزب وبقي حراً.

وفي ورقة الدكتور عبد الهادي الفرطوسى الموسومة ( المنهج الاسطوري عند جبرا إبراهيم جبرا ) الذي قال فيها :حول نشأة الشعر يضيف لما أراد الانسان ان يفهم الكون ويتحكم به وجد فنا يعتمد مزيجا من الحسس والعاطفة والعقل الأولى فأنشأ اساطير تعتمد الكلمة بها يفكر ويتأمل ويناقش العلاقات المعقدة بينه وبين القوى المحيطة ،وكان عليه ان يعيد تركيب تلك الكلمات فيربطها باتجاه كلما يبدو له غير عادي وغير قابل للتعرية ،فكان بذلك الشكل.

واضاف الفرطوسي عبر ورقته الهادفة لمعرفة جبرا وعلاقته بالاسطورة قائلا:وفي دراسة عن كتاب (المسرح والمرايا) لأودنيس بعنوان - الشاعر بطلا عبر التناقضات ضمن كتابه (النار والجوهر) يتناول جبرا قصائد اودنيس من زوايا مختلفة في مقدمتها المعجم اللغوي والصور الشعرية وطبيعة الرؤيا والتكثيف اللفظى لكن هناك خيط واحد يجمع كل هذه الامور المتباعدة إلا هو الرمز الاسطوري وفاعليته في الربط بين الظواهر المتباعدة.

نجاح الجبيلي

القادمة رواية الروائي الأميركي وليم بوروز الغرافية بعنوان "أه بووك هنا" الذي تعاون معه في رسم صورها الفنان مالكولم مكنيل وقد ظلت الرواية غير منشورة لمدة أربعين بدأ بـوروز، الـذي اشتهر من خـلال روايته "الوليمة العارية"، العمل على رواية "أه بووك هنا"مع الفنان "مالكولم مكنيل" في عام ١٩٧٠ حين ظهرت القصة شهريا مصورة

في المجلة الانكليزية "سايكلوبس". وبعد

من المؤمل أن تنشر بالكامل لأول مرة السنة

ستنشر لأول مرة

أن توقفت المجلة عملا على تطوير المفهوم في كتــاب كامل أطلقــا عليه "رو ايــة الكلمة/ الصورة" لأن مصطلح الروايـة الغرافيـة لم تتم صداغته بعد. لكن لم يكن أحد من الناشرين مهتما به وبعد العمل على الكتاب لمدة سبع سنين تركه الاثنان أخيرا. وقد حصلت دارنشر "فانتاج غرافيكس بوكس" المتخصصصة بالقصص المصورة على حقوق نشر الكتاب ومن المؤمل أن ينشر في الصيف الماضي واصفاً إياه "كنوع من

العمل البطولي الذي يستقرئ المستقبل

من الخيال الذي يتوقعه القارئ من كاتب

روايات "نوفا أكسبرس" و"البطاقة التي

تظهر الرواية الغرافية بوروز وهو يحكي قصة "جون ستانلي هارت" وهو بليونير وزعيـم في الصحافـة " ،الأميركـي القبيح ٰ أو "أداة السيطرة" ،وهو في رحلة لاكتشاف سر الخلود. ويستعمل معادلة يجدها في

كتب حضارة "المايا" القديمة لخلق "ماكنة سيطرة على الإعلام" باستعمال صور الخشية والموت" لكنه ينتهي إلى الوقوع في الجانب الخاطئ من "أه بووك" رب المُوت في حضارة المايا. وأوضحت دار النشر "فانتاج غرافيك" مشيرة إلى مقابلة مع مكنيل يصف فيها الفنان رواية "أه بووك هنا" بأنها

ليست كتابا للقصص المصورة بقدر ما

هي تجربة": "الأبطال الشباب المتحولون

يستعملون المعادلة نفسها في حضارة

المايا والرحلة عبر الزمن جالبة الطواعين

البايولوجية من الماضي البعيد كي تحطم

هارت و حقيقته المؤقتة التي هي مزيج من اليهودية والمسيحية". يقول مكنيل: "أشار بيل مرة في مقابلة بأنه " لا أحد يبدو يسأل السؤال ماداً تعنى الكلمات حقاً. وبالضبط علاقتها بالنظام العصبِي الإنساني". وكان اهتماما سخره كثيرا لحياته التِّيّ تكيف معها. باستعمال الكلمات جوهريا لتحديد ماذا يمكن للكلمات أن تفعله. في حالة "أه بـووك هنا" قام هو بتجنيد الصور إلى القضية".

قال مدير دار نشر "فنتاج غرافيكس" بأن الرواية الغرافية كان يمكن أن تكون الرواية العظيمة الأخيرة لبوروز الذي يطلق عليه أحد الأسلوبيين النثريين العتيدين في أميركا"، وقال بوروز مرة بأن "غرض الكتابة هي أن تنشر ". ويضيف: " ونحن سعدا: أن نجعل "أه بووك هنا" تنشر

وستقوم دار النشر "فنتاج غرافيكس" بنشر مذكرات مكنيل حول تعاونه مع بوروز بعنوان "مراقبة أثناء السقوط" مع رواية أه يووك هنا" الصيف القادم.