## جماعة المختبر المسرحي .. أسبوع ثقافي ناجح وأحلام محظورة

في أوكرانيا وعلى مسرح (جامعة ماؤوت) حطت مجموعة المختبر المسرحي بالتعاون مع البيت العراقي رحالها في العاصمة (كييف) لتقدم المسرحية العراقية (احلام محظورة) ضمن أسبوع ثقاقً إقامته المجموعة قدمت فيه بحوث ودراسات لنقاد مسرحيين عن التجريب و فلسفة القضية الاجتماعية للمسرح شارك بها يوسف رشيد وقاسم مؤنس ووليد شامل وجبار خماط بينما اخرج العرض المسرحي (قاسم مؤنس).

## د.يوسف رشيد أوكرانيا

Slo



وقد انطلقت المدونة النصية (أحلام محظورة) للكاتب والشاعر العراقي (كاظم مؤنس) من فرضية تداعى الحلم على الواقع وبطريقة تؤشر الأنتماء الحقيقي الى الهم الجمعي عبر النموذج الذى يؤكد شسرعية انتماء وتمسك العراقي بقضيته حد الاستشهاد من اجلها في مقابلة مع راهنية اللاجدوى من حياة لا يسودها السلام والمحبة. فالمسرحية ترفضن كل اشتكال العنيف والصرب وكل انبواع القهر الذي يخلق صبوراً كابوسية استبدت بالبروح الانسبانية البريئية، لذا فأن الخطاب المسرحي قد تمركز في نسبق ثقافي متحكم هو الدعوة إلى السلام والمحبة من خلال (اب وزوجة وشخصية الزوج التى استدعاها الخطاب المسرحي من عالم الموت) لتشتبك في صراع عبر ثنائية الموت و الحياة ومن هنا يأتى التداخل الفني بين لعبتي الحلم والواقع ومن الذي يستضيف الأُخر – إذ تظهر – الزوجة في المشهد الاستهلالي نائمة عندما دخل الروج الى فضاء الحلم قادما من موته – الافتراضي- في (ارواحية) تماثل حلول الروح في الجسد كثنائية تكوينية لشخصية الزوج الذي لعبه ببراعة (خالد احمد مصطفى)، فبين فرع اللقاء الاول وصدمة الفقدان تندلق المشاعر الماضوية واحلامها فتنتفض الزوجة على ضائقة الفقدان والجدب الروحي، لتتمسك بذلك الحلم حتى وان كان حلماً، لأنه الوحيد الذي يمنحها سانحة محبة تأخذها الى ذلك الحبيب الذي ازاجه الموت جسدا ولم يستطع اقصاءه حباً خالداً في الروح – وهـذه هـي فرضـية اللوحـة الاولى التى صاغها (الشاعر المؤلف) لتتداخل وتشتبك مع اللوحية الثانية بوهيم اللقاء بين (الروج ووالده) والذي كان بمثابة تصعيد درامي لخطوط لعبة الآيهام بالحلم



الذي يفلسف جدلية الموت والقضية لدى (الشهيد – الميت) بين جدوى الموت ولا جدوى الخوضى فى تفاصيل مبرراته احيانا عندما تكون الدياة مجرد هزيمة، والواقع هو استسلام، ليخلص الى ان هذا الميت هو الحي الوحيد امام احياء هزمهم واستسلامهم للواقع الذي يضغط عليهم

ان الصياغة الشاعرية الأضادة للنص واشتباك الحكاية الافتراضية بالفرضية الدرامية للمدونة النصية الزاخرة بالمحمولات العلامية يومئ الى قدرة عالية سبق للكاتب ان اثبتها من خلال مدونات سابقة له مثل (ايعقل ايها السادة)و (علامة استفهام) وغيرها ، مما اتاح لاخيه المخرج قاسم مؤنس فرصا فى التعامل مع شعريتها عن قرب وادراكاً لمراميها بالفهم والتوغل في البنى العميقة، التي تمنح مؤولها فرصا للتجريب في نصوص مخصبة بالصور الشعرية ، وهو فعل اخراجي اذا ما اسـتمر، فأنه حتما سيرسـم للمخرج ملامح اتجاهية لاسلوبه الشخصى في الاخىراج المسرحي – حيث عمـد في مسرحية (الاحلام المحطورة) إلى تعويم الزمان والمكان في توظيف مفتوح للتعامل مع المفردة المنظرية تبعا للمعطيات المكانية المتاحة، وكذلك فأن مشروعية كل ما يحدث فى الحلم قد فسبح المجال امام تداخل الأتجاهات الادائية على مستوى التمثيل والاشتغال على المبتكر المنظم والمنسجم مع الرؤيبة الإخراجيبة، إذ على الرغيم

من عدم توفر مؤهلات مساحية لمكانية العرض فقد بوأر العرض إخراجيا مكانية الحلم ، بأيجاد بدائل لخلق الايهام بالسعة الجغرافية للمكان بأستخدام مفردات الاقمشة واضاءتها بالالوان التعبيرية عن عناصب الصراع ، التي ساهمت في اذكائها بقوة القهر وكابوسية الضياع .

موسيقى ومؤثرات (صالح الفهداوي) الذي انتخبها بعناية فائقة والتى ساهمت في الارتقاء بخلق الجو العام وتعزيزه . يندرج الخطاب الفكري والفني في (احلام محظورة) في إطار منظومة المسرح الشعبي، ولكن ليس بمفهومه الملحمي، وإنما بالأسلوب الذي ينحو منحى الو اقعية النفسية، فرغم تغريب بيئة العرض وتماهيها مع الرمزية – فهو خطاب يسعى الى ردم الحدود بين المركزيات الفنية والفكرية في المسرح للخروج بنسق شعبي ، ذي لغة عالية وشـعرية تنطلق من عاطفةً مجروحة ومشحونة في الوقت نفسه بهذا اليومىي اللذي يمسىرحه العرضى ويقدمه بجماليات قصائدية ، يلتحم فيها العاطفي التقليدي ، مع الاختباري العقلي الذي يقدمه المتخيل لفرضية العرض المسرحي . وكان ذلك في الاستقدام المادي للشهيد في عالم الاحياء الذي لم يكن جديدا في المسرح العراقي كوحدة موضوعية لها تناصاتها مع مدونات اخرى وحتى (تعرضناتها) مع عروض اخرى ، الا ان محاكمة الموت والحياة هنا تتسم بمثاقفة تجمع بين

المركـزي للفكرة فِي هـذا النمط المسـرحي الشـعبي ، فضـلا عن التغريب الفني لبيئة العرض ومعطيات المكان التى فرضت على المعالجة الإخراجية مهيمنات اشتبكت مع التصميم الافتراضي الاولى للتصميم الحركي والمنظري المتخيل سلفا ، لتزيح بعضام من مفرداته وان تحضر وبقوة مفىردات جديدة فرضىت اشىتر اطاتها على التصميم المساحى للعرض ، وهذا ما حدث فعلا للعرضٍ في اوكرانيا اذلم يكن المسرح المتاح مهيأ تماما ، بسبب انشعال مسارح العاصمة (كييف) كافة بتقديم عروضها اليومية و(ريبرتوار) الفرق المسرحية

المستمر رغم انخفاض درجة الحرارة الى دون الـ (-١٠) في اغلب الايام وعلى اية حال فان المخيال العراقي راح يؤكد حضوره الناشط من خلال هذا العرض الذي تسابقت عناصره الى اثارة شجن الجاليات العربية المتواجدة واهتمام واعجاب (الروس والأوكرانيين) الذي شاهدوه ولم يخفوا إعجابهم بالأداء الحركي والصورة البصرية، وبالشجن الذي اثاره فيهم الصوت العراقي بترانيم حركت مشاعر المتلقين. حيث برع في لعب الأدوار ممثلون يتمتعون بوعي اكاديمي وبمهارات وتكنيك عال ربما يختلف بعضبهم فيه عن الاخر في اليات ادائه ، الا انهم في النتيجة قد شكلو لوحة ايقاعية متوازنة في اختلافاتها، ومنسجمة في اعطاء العرضى سموا جماليا، استثمره المخرج بشكل موفق – فالجماليات الحركية

صبابة

التي اعتدنا مشاهدتها في خلق العلاقة بين التشكيل والاحساس بالخط الداخلي لاداء المبدع (خاليد احميد مصيطفى) المعيروف بقابلياته على ابتكار (ميزانسينات) متنوعة تبعا لمكانية تواجده في الفعل المسرحى،قد امترجت مع معطيات الصوت الرخيم واللغة العالية والاحساس بشعرية الصورة، التي يتوافر عليها (جبار خماط) النذي شنغف بالمدرسية الصبوتية واببرز موهبته فيها لاداء شخصية (الأب) في حين اشتغلت (ايمان عبد الحسين) على ما توافرت عليه من عامل الخبرة في الإداء الواقعي للمرأة العراقية وحملت على عاتقها وزر دراسة الشخصية وادائها المنصبط بحرفية الواقعية النفسية ، وهي ترتب قدر الامكان انفعالها الأدائي ضمن الإطار العام لفرضية الوهم الذي اشترك فى صياغة عناصره الجمالية كل من المؤلف والمخرج وكل بقراءته ، اذ ان كما هائلاً من الإحالات انطوت عليه الصبورة الشبعرية للنصر، وكل مفردة جمالية كان العرض يسعى الى تفعيلها وتجسيد اشتغالاتها كانت تؤكد الديدن التجريبي لعملية العمل في (المختبر المسرحي) من الناحية التقنية و النقدية المتفحصة للتجربة بروح الفريق الجماعية وبهدوء ومن دونما ضجيج لتقدم عروضها في اماكن وعواصم متعددة وكأن روحا مسرحية عراقية شابة تريد ان تقول: إننا مسرحيون (نعمل بصمت) ولنا حضورنا وانتشارنا ننحته بالاجتهاد والمثابرة .



٦ أعوام سجنا للمخرج الايراني بناهي

العضوية العاطفية وبين المثاقفة القسرية

والاجبارية احيانا لتأكيد الحضور

دمشق / المدى



صدر مؤخرًا العدد الثالث والأربعون من مجلة «أبابيل» المعنية بالشعر، والتي يرأس تحريرها الشاعر السوري عماد الدين موسى. تضمَّن العدد، الذي جاء في ٢٥٤ صفحة، مجموعة من القراءات والدراسات والترجمّات المتنوعة، فضلاً عن حوار ثقافي، وعدد كبير من القصائد الجديدة لشعراء وشاعرات عربَّ من أقطار مختلفة.

بعنوان «شارل بودلير وأزهار الشر» كتب حسن حجازي

در اسة قدمة، ذكر فيها أن فكر بودلير متسع وعميق اتساع الحياة نفسها، وبالتالي فمحور الشعر عنده هوذلك التضاد بين الخير القليل والشبر السائد، بين الجمال النادر وبين القبح الشائع، هـو تلك الحـيرة بين الحب والخطيئة، بين المتعبة والألم، بين واقع الأرض وحنات السماء. وكتب الدكتور



سـعيد بوخليط عن «غاسـتون باشـلار والقصـيدة»، مشيراً إلى أن القصيدة عند باشلار لا تتأسس على خيال يؤمن بتناقضات كبرى كما كان الأمر سالفًا، لهذا يهتم أكثر بالتيار السوريالى، الذي يتجاوز التناقض بين الحلم واليقظة والواقع واللاواقع والوعي واللاوعي.

وجاء حوار المجلة مع الشاعر المصري شريف الشافعي صاحب الديوان متعدد الأجزاء «الأعمال الكاملة لإنسان آلى»، وأجراه أحمد الشيمي، وفيه تحدث الشافعي عن اشتباك تجربته بملابسات الحياة الراهنة بما تحمله من مستجدات، على رأسها هيمنة الرقمية على العالم، مؤكداً أن الدهشة الطبيعية هي الرهان الدائم ليكون الشعر شعرًا، ويكتسب فعل التمرد معنى خلاقًا، وتبقى «حياة الشعر» مشروطة في الأساس بكونه «شعر حياة»، يتسلح بطاقة الحياة

الخصبة المتجددة.من المترجمات التي ضمها العدد قصائد بعنوان: «أقرأ مغمض العينين نصُّ العاصفة» لتوماس ترانسترمر، وترجم القصائد عن السويدية كاميران حرسان. كما ترجم سامر أبوهواش قصائد كيم أدونيزيو بعنوان «أمة واحدة تحت السماء»، وترجم توفيق الحسيني نصوص «الجوكندا» لدلاور

وفي مجال الدر اسات والقراءات النقدية، كتب رشيد يحياوي بعنوان «العبور إلى الجسد: الكائن في شيعرية أمجيد ناصير يعيبر نحيو الجسيد كعبيوره في المكان الجغرافي»، وتناول عبدالغني فوزي «شعرية الأثر الرائي» في «أحمري يبتلعه السواد» لنزار كربوط، وكتبت رشباً فاضّل عن «مخاطبات حواء وشفرة الحب والحياة» لبشرى البستاني.



وأخسيسرا . .



حكم على المخرج الإيراني المعروف جعفر بناهى بالسجن لمدة ست سنوات وحظر إخراج وأنتاج الأفلام لمدة ٢٠ سنة حسب قول محاميته فريدة خيرات.واتهم بناهي، وهو المدافع الصريح عن حركة المعارضة

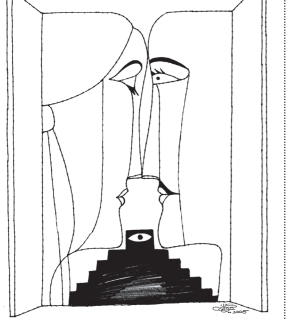
الخضراء في إيران، بالمصادمة فى التجمعات وعمل الدعاية ضد النظام كما صبرحت خيرات بذلك لوكالة الأنباء الإيرانية.

وأضافت: "لهذا حكم عليه بالسجن لمدة ست سنوات وحظر لمدة ٢٠ سنة من صنع الأفلام وكتابة السيناريوهات والسفر إلى الخارج وأيضا إجراء المقابلات للإعلام بضمنها الأجنبية والمحلية" وقالت خيرات بأنها سوف تستأنف ضد الحكم.وقد فاز بناهى بجائزة الكاميرا الذهبية في مهرجان كان السينمائي عام ١٩٩٥ لفيلمه الطويل "البالون الأبيض" والأسد الذهبي في مهرجان البندقية عن فيلمه الدرامي عام ٢٠٠٠ الدائرة". وتشمل أفلامه الأخرى 'الذهب القرميزي" و"تسيلل". وقد لقى تقديرا عالميا كبيرا لكن أفلامـه تم حظرها في إيـران. وقال حميد دباشي بروفسـور الدراسات الإيرانية في جامعة كولومبيا صحيفة الغاردريان أن الحكم يدل على أن القادة الإيرانيين لا يمكن أن يبدوا تسامحاً نحو الفنون. وأضاف:" إنها كارثة للسينما

الإيرانية. إن بناهم الأن في قمه عطائبه الإبداعي وإسبكاته في هذه اللحظة الحاسمة يبدل علبي أنهم يريدون قتل فنه وموهبته"

وأضاف دباشي:" إن ما تفعله إيران مع الفنانين شبيه لما فعله طالبان في أفغانستان. مثل تفجير تماثيل بوذا من قبل طالبان وقد فعلت إيران بفنانيها بالطريقة نفسها".

وقد تم القبض على بناهي ، ٤٩ سنة، في تموز عام ٢٠٠٩ بعد أن انضم إلى تأبين للمحتجين الذين قتلوا بعد الانتخابات الرئاسية المشيرة للجدل. ثم سرعان ما أطلق سراحه لكنه منع من مغادرة البلاد. وفی شدباط ۲۰۱۰ قبض علیه مع عائلته وزملائه وأخذ إلى سجن إيفين.و قبض أيضاً على مخرج آخر هو محمد رسلولوف في الوقت نفسه وحكم عليه بالسجن لمدة ست سنوات. و شجب القبض عليه فنانـون معروفـون في هوليـوود مثل مارتن سكورسيزي وستيفن سبيلبرغ وفرانسيس فورد كوبولا وجوليت بينوشي وحملت بينوشي اسم بناهي احتجاجاً في مهرجان كان.



ريسان الخزعلي يا وارثاً.. كيفَ انتفصتَ برغبتي..؟ ₹P وشــجرةُ الظـلِ التــي في غرفتي..، كانت اصابعُكَ الطويلة..! ×..حزنى عليكَ... أَجِيئُكَ. ومن صبابتي أبكي. لم أحتسب لي حصة ً...، كم كانَ يشعلني نهاركَ . أنتَ تُعلَّقُ الرايات عمداً في بالتهجي..؟ الظلام.  $\times \times \times$ ويدلني خيط من النبض القديم یا وارثاً... هذي البقايا منزلى، ولكَ الجنانُ إلى.. قمر الجنوب. بخاطري. ضيفي خيالكَ أرتضى… هنا... يفرُّ الماء َ من شفتي... و أعدُّ أقداحي التي نقصت. وهناكَ تلتحم الدموعُ مع القصب. للأنَ.. × × × أغنيتي/ سلالاتٌ من الزنج … ساويتَ بينَ مرارة هفوتي.. واللحنُّ.. موسيقاهُ.. وحرارة في لهفتي. - مَنْ قالَ أَنَّا افترقنا..؟ من إصبعي. حزني عليكَ أجيئكً... ومن × × ×

صبابتي أبكي.

 $\times \times \times$ 

حزنى عليكَ... أجيئكَ ...،

ويجيءُ حزنكَ... مقلتى..!!



المدى الثقايخ ×P

يعتمد الشاعر واثق الجلبي في مجموعته (تسبيحة عارية ) على قصيدة البحور اوكما نسميها بالقصيدة العمودية التى نمثل الشكل الشعري العربي المتميز ببحوره الستة عشرة،وهو شاعر متمكن من استباحة هذا الشكل بلغة شفيفة ومميزة متنقلا مابين البحور بثقة عارمة واتزان واثق الخطوات یمکنه ان یعبر من بحر إلی بحر آخر مخترقا أمواج البحور بلا تردد وكما يقول الشاعر العربي ( من يركب البحر لا يخشى من الغرق ) فيقول / صحيح برأسي شيب وفأس / فيا ليتها كانت القاضية / أودع نعشي اذا ما رحلت / بتسبيحة طفلة عارية .

وفجيعته / ياام ارغد هل لنا بلد / ينعى اذا هكذا يعبر واثق الجلبي من الوقوف بوجه ما فاتذا بلد ؟ / أو هل لذا حجر فنسكنها / الموت بفرصة عارية غير لائذ الابتسبيحة من طفلة عارية التي تمثل قمة البراءة ،وهي انعكاسات غير مرئية في اللاوعي الذي يبشر الشاعر نفسه ببلوغ تلك المنزلة .

الدائمة بمن يحب .

ففى قصيدة وجع يتلو الجلبى أوجاعه

أيكم يرفض هذي التبعية / ايكم يرفض ان تنقى يداه / مقلة يأكلها الجوع وتبقى صرخة الجرف بعقل العبقرية / يستنهض واثبق الجلبي المواقيف المشيرفة في ضيمير البشرية ويسأل بكل مايملك من صوت حول قوة الكلمة والموقف المشرف / طافت الأحجار حول الكلمة / دارت الأبصار حول الكلمة / كل هذي قهوة العمر واني رشفة الأخر فيها / فدعوني انصر الله . الشاعر الذي يؤمن باي معتقد مهما كان ذلك المعتقد او ذاك الفكر يحاول جاهدا ان يستبيح کل ما هو ممکن فی سبیل ان یرتکز علی تلك الافكار او المعتقدات لذلك هو مسكون بهذا الهاجس الذي يلتف من حوله ليتلو ابتهالاته النقيه بالكلمات النابضات بالحب والصلة

والكوفة الحمراء تتقد / الشعراء أول الناس تحسسا بلألام لأنهم يمتكلون مجسات عالية جدا وفاضحة جدا لا تستكين حتى تعلن ان الذي سيحدث قريبا او إننا بين لحظة وأخرى سندرك حجم الخسارات المؤلمة ،ذلك هو صوت الشاعر الذي يشاكس الواقع باللاواقع ، الوعى باللاوعي ، الثورة بلا أسلحة ، المشي فوقّ الجمر ، ألوقوف على حافة العالم اللامتَّناهي ،هو الشاعر الذي يقول لتنتبه الكائنات من حوله وتتقى او تعمل وتدرك ما يقول . ما إستوقفني كثيرا في هذه المجموعة قصيدة حافظة الأسرار" وتمنيت ان تكون قصائد هذه المجموعة كتلك المعانى والاستدراكات والتشبيهات والطرق على وجه الزمن الصدئ ،وهي قصيدة حوار مابين الله والإنسان هي مجموعة تساؤلات منشورة فى سماء غير متناهية للموت والحياة ،للعثرات والملاذات ،للفقراء الذين يملؤون هذه الأرض دون ان يسد رمقهم احد ،لهذا السؤال المفزع / نم هانئا يا إصبع الأنبياء ففي هذا المساء

لم يبق لنا إلا الانتظار / كم يشكل هذا الطرح المؤلم بل هي صرخة عارية



من كل خوف في وجه الطبيعة ان لا تكوني قاهرة جدا فلم نجدمن ينجدنا ومالنا سوى الانتظار / الثور مازال يجر ناقوس الخور والدمية العرجاء ماتزال تقص

حكاياها على البشر الامن المطر؟ / موتوا كالحصى المنقع بالبخور وعلى ظهور النخيل تلتف الأفاعي وحشرجة الدوران تقص أصابع الطابور .. هل تكتفى ؟ ..... لا أظل في كنف الاغتراف أصلي مرتشفا واضع مسبحتي لاخوفا ولكنني اخشى الزوايا .

الشعر هو الصورة المكتشفة من قبل الشاعر وهى المسكونة بالخوف والرغبة والدهشة بعيدة عن العيون التي لا تتحسس الضوء ولاتطرح الأسئلة وكذلك تكون نفس الشاعر متمردة لا تتقى اي قدرة مهما كانت تلك، لأنها لها قدرات فائقة فى الوعى والمعرفة وكشف مواطن الجمال وهي مهمة عسيرة غير سهلة ، إنها تسبيحة عارية تتصل بما هو غير مكتشف وتحاول ان تجتاز جميع القناطر بل تعبرها بلا استئذان.