## العمارة في العصر الاصوي: الانجاز والتأويل

د.خالد السلطاني

معمار وأكاديمي/كوبنهاغن

يمثل المشهد المعماري في العصر الاموي طيفاً واسعاً من نوعية (Typology) المبانى والمنشآت المختلفة، ويظهر ان تعددية الانجاز المعماري انذاك، كان استحابة لتعدد الغاياتُ، والوظائف الجديدة التي ادخلت في صميم (نسيج) الحياةً الاجتماعية، والتي اتت بها تعاليم الدين الاسلامي، وأحتياجات الدولة، التي كانت في طور التاسيس، وذلك بتهيئة احياز لتشكيلات مادية، ويتضمن تطبيقات ذلك الطيف البنائي الواسع من ممارسة تخطيط مدن مستحدَّثة، الى خلق فراغات معمارية بابعاد قياسية، بامكانها استعمال اعداد هائلة من مستخدميها، الى ممارسة تصاميم بيوت سكنية لعامة الناس، بالاضافة الى القيام بتلبية رغيات الحكام، والولاة من تشييد قصور العزبات الريفية الفسيحة، فضلا عن بناء مرابع وسرادقات ومقاصير، في اماكن نائيةً، بعيدة عن التجمعات الحضرية

واجماع القول، فان النشاط المعماري الكثيف والمتنوع في العهد الامـوي، انذاك، كان يهدف الى تسهيل مهمة اداء الضروض الدينية، فيما كان يبتغى، تيسير حسن تلبية متطلبات ... احتياجات المجتمع وافراده. والجدير بالملاحظة ، بأن الأبنية

الدينية التي أنِشئت في العهد الأموي "حالها حالً الأبنية الدينية المبنية في أزمان لاحقة " كالمساجد المحلية ، والمصليات ، حتى المساجد الجامعة لم تكن مهمتها مقصورة ، وفقاً على الجانب الديني ، بالمعنى الحرفي للكلمة ، وإنما كآنت تؤدي إلى جانب ذلك أغراض استثنائية التعدد فكثير منها ، أن يقوم بوظائف اجتماعية مجدية ، الأمر الذي يجعل سياقية تلك الممارسة التصميمية إحدى أهم الخصائص المميزة التى كرستها نوعية العمارة المنجزة في العهد الأموي ، وتمثل تلكّ الخصائص ظاهرة تصميمية متفردة Unique في عموم تطبيقات العمارة

الدينية إبان العصور الوسطى .

مضرداتها المعمار الأموي ؟! ابتداءً

تنبغي الإشارة ، إلى بناء المساجد الجامعة في المدن المفتوحة ، ومدن الأمصار . فبعد تأسيس البصرة : والكوفة ، ومن ثم الفسطاط ، أمسى بناء المسحد الحامع فيهما ، بمثابة . النواة التخطيطية الأساسية التي تتحدد حولها " مورفولوجية Morphologyالمدن الإسلامية الأولى . وقـد ظل هـذا التقليـد البنائي شائعاً ، ولازماً في آن ، عند تمصير المدن الجديدة في العصر الأموي كالقيروان ، وواسط ، وغير ذلك من المدن الأخرى المفتوحة الأهلة بالسكان . إن أختيار مكان ومن ثم تشييد أبنية المساجد

المدينة ، بأجمعهم ، أو يتبنى إنشاءها التجمعات الحضرية في العصر الأموى " كانت تتطلب إشراك خيرة المهند سين والبنائين المهرة ، ذوي التجارب والخبرة العميقتين، في إجراء وتنظيم عمليات البناء . كما كان يستعمل في تشييدها ، عادة ، أفضل المواد البنائية ؛ وتستخدم فيها أحسن أساليب منظومات القوام الإنشائي المعروفة ، كما كان يدعو لها الفنانين المرخرفين الحاذقين، وتوقف لها أموال طائلة ، سواء كان ذلك في مرحلة التشييد أو بعدها . للإدامة المستمرة. ولهذا ، واستناداً إلى حصيلة تلك

الحيثيات فان كثيراً من المساجد الحامعة المبنية في العصر الأموي والواقعة في مختلف مراكز المدن . الإسلامية ، وصلت إلينا ، وهي محتفظة في الكثير من سماتها التكوينية الأولى ، على الرغم من التجديدات الكثيرة التي طرأت عليها ، وتعرضها للعديد من الكوارث والنكبات ، لكنها ظلت تقاوم ضروب التشويهات وصنوف التخريب التى تعرضت لها طيلة تاريخها المجيد! . ثمة فعالية تصميمية أخرى ، كانت ماذا كانت تمثل حصيلة الممارسة تجري بموازاة النشاط البنائي التصميمية ، التي تعاطى مع الخاص بالمساجد الجامعة . يمكن ملاحظتها في سياق التطبيقات البنائية ، في مراكز التجمعات السكانية سواء كان ذلك في المدن نفسها ؛ أم في ضواحيها ، وأربافها ، في العصر الأموي ، وهذه الفعالية تَخص بناء المُسَاجَد الصغيرة والمصليات، التي كانت تشيد في بعض أحياء المدنّ الكبيـرة ، أو التي تبنى في أماكن التجمعات السكانية " ذات العدد القليل نسبياً . وهذه المساجد " الطرفية " ، وكذلك المصليات كانت تؤدي كثيراً من المهام، التي كانت تنهض بها المساجد الجامعة ، ولكن على مقياس محتشم يتناسب وحجمها المتواضع. في كثير من الأحيان ، كان أشخاص الجامعة ، كان يمنح دائماً نوعاً من معينون ، أو جماعة خاصة ، تتعهد الأولوبة العمرانية في عمليات البناء بتعمير هذه المساجد ، وربما اضطلع والتشييد . ومعلوم أن فعالية إقامة بتعميرها وبنائها سكان أحد أحياء الساجد الحامعة ، وفي مراكز

مجموعة أعضاء إحدى الحرف المهنسة . لقد كانت هذه المساحد الصغيرة المبثوثة في جميع المدن بمنزلة " المختبر " التصميمي ، لأنواع عديدة من العناصر المعمارية ، التي قد تدخل ، لاحقاً ، في المعالجات التكوينية المعمارية . الفنية لمباني المساجد الجامعة . ولعل الكثير من التي وظفت بكفاءة في القرارات التصميمية لعمارة المساجد الجامعة المهمـة قـد " امتحنت " وتم تقييم وتقويم صيغ أشكالها وتأثيراتها عبر الممارسة الواسعة لبناء وتعمير

المساجد الصغيرة.

من جانب آخر، فان عمارة تلك المساجد ، والمصليات ، كانت تعكس من دون ريب ، الذائقة الفنية ، والمزاج الشخصي البالغ التنوع ، لدى السكّان المحليين ، سكنة مدن العصر الأموى!. من جملة الفعاليات البنائية التي تم ممارستها في مدن الدولة الأموية ، بناء الدور السكنية فيها . ووفقاً للكثير من نصوص الأدبيات التاريخية التي تناولت أحوال مدن الدولة الأموية ، فقد كان نشاط بناء البيوت السكنية ، يتم على السواء . في المدن القائمة قبل دخول العرب. المسلمين لها ، أو في المدن المصرة ، أي في المدن المبنية من قبل المسلمين أنفسهم . على أن طبيعة ونوعية تصاميم تلك البيوت السكنية ، ظلت على الدوام مشوبة بالغموض وعدم الوضوح ، ذلك لأن من عادة التحولات الكثيرة التي تطول تخطيط التشكيلات المدينية ، عبر سنى تاريخها الطويل ، لا تترك مجآلا لمعرفة وتعقب نوعية المعالجات التصميمية ، لتلك البيوت ، على وجه الدقة ؛ كون أن هذه التحولات مجبولة على ثنائية البناء والهدم المستمرة ، ولا سيما لمثل هذا النوع من النشاط البنائي ، هذا اضافة إلى أن استخدام مواد إنشائية عادية ، وغير مميزة (ثم غير متينة) ،

لتشييد تلك البيوت ، يسرع في

نقصان عمرها الإنشائي ، وفي النتيجة يعقد ، ويشوش من نوعية وأساليب تخطيطاتها الأولية. على أن بالإمكان ، إعطاء تصورات تخطيطية مقبولة ، وربما مقنعة لعمارة تلك البيوت السكنية . إذا احتكمنا لنوعية نشاط معماري المفردات المعمارية ، حتى الإنشائية ،

مقارب ومواز، لخصوصيـة عمـارة الدور السكنية، وأعنى به عمارة القصور التي حفظت ، مواقع آثارها ، لنا ، نماذج تخطيطية كثيرة لها فضلاً عن السيرد الوصفي والتفصيلي لها من خلال النصوص الكتابية ، التي زخرت بها مؤلفات العلماء المسلمين القدامي . كما أن بالإمكان ، من جانب آخر ،

الأخذ في نظر الاعتبار حقيقة كون أن بنية العمارة السكنية وطبيعتها المجبولة ، عموماً ، في المحافظة على تشكيلاتها التكوينية ، تنزع ، دائماً ، إلى الإبقاء على ما هو قائم ومألوف ، وتقاوم بجوهرها وسجيتها التّحديد أو التغير السريعين ، الأمر الذي يقود إلى افتراض ، بأن ما كان مألوفاً من عادات في العمارة السكنية ، المشيدة في المدن التي تم فتحها من المسلمين سابقاً ، استمرك في تأثيراته ونفوذه في نوعية القرارات التصميمية للعمارة السكنية المبنية في العهد الأموى ، بعبارة أخرى ، ظّلت تقاليـد العمارة السكنيـة محتفظة بحيويتها وتأثيراتها على الرغم من التغير السياسي

والاجتماعي الذي طرأ على أساليب حياة المدن المفتوحة . وطبقاً إلى تلك المسببات ، فبمقدورنا ، الانتهاء إلى بعض الاستنتاجات عن طبيعة شكل المخططات التكوينية للدور السكنية التي شيدت في المدن إبان الفترة الأموية ، وهي على ، الأغلب الأعم ، تكوينات منفصلة ومتجاورة ، اتسمت بوجود الفناءات الوسطية المكشوفة تحيط بها كتلة فضاءات الغرف المعيشية ، . وهذه البيوت عادة ما كانت تبنى بدور أو دورين ، مستخدمة أسلوب الجدران

الحاملة Bearing Wall، أساساً

للقوام الإنشائي ، وكان تسقيف

فراغاتها ، يتم إما بواسطة الأقبية ،

أو عن طريق استخدام العتبات

المستوية ، أما المواد الإنشائية

المستخدمة في تشييد البيوت السكنية

في مختلف أقاليم الدولة الأموية ،

فكان يعتمد على شيوع ، وانتشار تلك

المواد في الأقاليم المحتلفة ، فتم

استعمال " الحجر" عموماً في منطقة

الشام وبواديه ، في حين كان الآجر.

الطابوق. هو المادة المفضلة في المناطق

الواقعة شرق الفرات ، وفي المناطق

الرسوبية ، وفي أحيان كثيرة كانت

تشاهد ممارسة توظيف مزج النوعين

البنائين في المبنى الواحد ، مما يعكس

تداخل الخبرة الإنشائية لدى بناة

تلك الأوابد ، فيما بينهما ، ويعبر عن

الرغبة في استثمار أقصى ما يمكن

من مزايا وخصائص هاتين المادتين.

والجدير بالإشارة أن ذلك النمط

Type الخاص من العمارة السكنية

أو تحويراته الطفيفة كان يمثل نمطاً

مُأْلُوفًا منذ القدم ، في عموم عمارة

المنطقة التي أضحت أراضيها ، تحت

تغدو أن تكون فعالية بناء القصور،

ومجمعاتها التي شاع بِنائها فِي

العصر الأموي ، حدثاً فريداً،

ومتميزاً في المشهد المعماري لعموم

عمارة الألفية الأولى ، في التاريخ

المسجل ، لما بعد ميلاد السيد المسيح

ولئن اختفت المعالم المادية ، للمنشآت

" القصورية " التي كانت في المدن ،

بسبب الأضطرابات ، والتمردات

المتعاقبة ، التي كانت تقضى ، ليس

على الخصوم شخصياً ، وإنما تطال

بيوتهم ومنشآتهم فتحولها خرابا ؛

فان الوصف المكتوب الباقي لنا عنها ،

ظلّ على الدوام ، يغذي ، ضرورياً من

صور الأشكال المتخيلة لها ، يدنو

نصوص قراءاتها ، أحياناً من حافة

الأساطير . الأمر الذي لا يمكن

التعويل عليها بمضردها ، لإعادة

تصور هيئاتها ، أو المساعدة في رسم

مخططاتها . فقصر الخضراء . على

سبيل المثال . وهو قصر لعاوية

السيادة الأموية .

بيد أن نماذج من مباني قصور البادية التي شيدها الخلفاء والأمراء الأمويون طيلة قيام حكمهم ، يمكن أن تسهم في التعرف عن طبيعة عمارتها وإدراك أساليب تخطيطاتها وذلك جراء التنقيبات الأثرية التو قام بها المختصون في عقود السنين الماضية ، التي شملت قصور بادية الشام ، وبادية الأردن، وفلسطين ولبنان ، والتي يقدر عددها بثمانين مبنى ، وموقعاً، على وفق إحصاءات أحد المختصين وهو أوليغ غرابار.

وبفضل هذه الدراسات التي اعتمدت، أساساً ، على الآثار المادية الملموسة لعمارة تلك القصور ، وطبيعة موادها البنائية ، فضلاً عن الاكتشافات والدراسات المهمة التى تناولت الجانب التزييني لها ، فإننا نملك ، الأن تصوراً واضّحاً ، لخصائص التكوينات المعمارية. الفنية لتلك القصور.

وسـوفُ بكون تعاملنا ، لاحقاً ، م إنجازات عمارة تلك المنشآت، اعتماداً على طبيعة المدونات الكثيرة للجانب الوصفى Descriptive والتفصيل ، التي تُوصل إليها الآثاريون، ومؤرِخو الفن الإسلامي ، سواء كانوا عرباً أم أجانب ، لتلك القصور المنتشرة آثارها . ومواقعها في الجانب الشرقي من

البحر الأبيض المتوسط . ولقد أثير ، في الفترة الأخيرة ، نقاشاً وجدلاً واسعين ، في أسباب ذلك النشاط البنائي المحموم ، في تلك البوادي البعيدة عن مراكز التجمعات الحضرية ، ونوعية الأهداف الوظيفية التي أدتها فراغات تلك

ويستدل ، ابتداءً ، من سعة حجوم

بدمشق ، ويقع بجانب المسجد الجامع الأموي ، يــذكــر عنه الاصطخري ، في " إلمسالك والممالك " ، بأنه استمر مقراً للخلافة الأموية بعد موت معاوية: على أنه هدم في أثناء ثورة العباسيين ، وتحول موقعه إلى دار للشرطة ، وضرب النقود في القرن الرابع الهجري ، ومن ثم لم

المباني .

مبانى القصور، والأبعاد الكبيرة

جو المدينة المتزمت ، فضلاً عن صفاء الهواء وطيب المناخ ، كما توفر المتع العديدة وعلى رأسها متعة الصبد ويؤيد " ثروت عكاشة " هذا الرأى ، ويسلم ، بأن الخلفاء والأمراء الأمويين كانوا يحرصون على تشييد هذه القصور للنزول فيها بين الفينة والفينة ، لينعموا بهواء البادية النقي ، ويعايشوا اللغة العربية الصافية "، متخففين من أعباء المدينة ، وقيودها الصارمة ، مستمتعين باللهو ، والصيد، والمرح." ... ويذكر ، فواز أحمد طوقان ، بأن بعض قصور البادية لم تبنُ وحدها ، وإنما صاحبها تعمير منشآت كثيرة خاصة المجمعات اسم " الحير أو الحائر ".

القياسية لعناصرها ، وكذلك من

وجود المنشآت الخدمية المرافقة لتلك المبانى ، وتنوعها ، بأنه ثمة أموال

طائلة، وموارد ضخمة، صرفت على تشييدها وتزيينها، الأمر الذي يوحي بأن بمقدور خلفاء بني أمية أو

أمرائها وحدهم فقط النهوض

بأعباء ومهام إنشاء تلك القصور

وتعميرها ؛ ومما يعزز هذه القناعة ،

الإشارات الكثيرة والمتنوعة التي جاء

ذكرها في مؤلفات المؤرخين المسلمين

القدامي ، عن قرار هذا الخليفة ، أو

ذاك الأمير، بناء مقرات له في تلك

الأماكن التي وجدت فيها بقايا آثار

لتلك المجمعات في القصور الضخمة

والواسعة ، وعلى العموم فان هذه

المقرات الريفية ، كما يراها أحد

المختصين ، كانت " تهيء إقامة

مريحة ، وخاصة في أشهر الربيع ،

فهذه القصور هي في الواقع " ...

منتجعات ، ومنازل تحقق التحرر من

حيث ينبت العشب ، وتخضر الأرض

بمصائد الحيوانات وأسوار البساتين، كما رافقها إنشاء سدود وأقنية وبرك كثيرة ، الأمر الذي أطلق على تلك ويرى " أوليغ غرابار " O. Grabar، أن قصور بني أمية في البادية كانت تجسد ظاهرة الفصل التام بين منشأة الأمير " والعالم المحيط بها ، ذلك الفصل الذي ربما نجد أصوله في عمارة الدارة . الفيلا . المدينية Villa Urbana والدارة الريضية Rustica، اللتين كانتا معروفتين عند الرومان القدماء ".

ويذكر الباحث نفسه ، في مكان آخر بان الحفريات قد كشفت النقاب عن . ما يسمى بقصور البادية ، التي أنشأها بنو أمية ، منذ النصف الأول في القرن الثامن ، وقد بقى المؤرخون طويلاً يحسبونها استراحات للصيد، وطلب المسرات ، ولكننا الآن ، أصبحنا نرى فيها منازل تتضاوت في الترف، والجودة وسط (عزب) زراعية كثيرة " (التأكيد لي ، خ.س) ويشير "غرابار "، في هذا الصدد،

الى ملاحظة أراها على جانب كبير من الإثارة ، والأهمية ، بأن عمارة قصور البادية " ...تكاد تكون الأمثلة الوحيدة الباقية لعمارة قصور (العزب) الريفية الخاصة ، ما سن فيلات " روما القديمة ، والقصور الريفية التي عرفها عصر النهضة وأياً كان الأمر ، فان النشاط البنائي الخاص بالقصور، يمثل ظاهرة على قدر كبير من الأهمية في المشهد المعماري الأموي طيلة قرن من الزمان ، وهي ذات الحقبة الزمنية ، التي امتد بها قيام الدولة الأموية .

بمناسبة معرضه الشخصي في قاعة (حوار)

## الفنان سعدي الكعبي: على الرسام ان يكون حذراً من القناعات السهلة

حوار: فاضك الكعبي



ودولية وعبر معارض ومشاركات في بينالات ياتي هنذا الحوار مع الفنان (سعدي الكعبي - ١٩٣٧) بمناسبة اقامة معرضه الشخصِّي الذي في قاعة (حوار) وقد رافقه حفل تـوقّيع كتابه الـذي اشتمل على العديد من صور لوحاته المنجزة في مراحل

تجاوزت النصف قرن ما المراحل التي يفترض خلالها انجاز لوحة متكاملة الشروط؟ ان للعمل الفني مكونات عديدة، منها

هو احد الرسامين البارزين من الذين

الجانب التقني، الحرفي الذي يتم اكتسابه عبر الدراسة وبعدها من خلال الاطلاع على تجارب فنية سابقة، محلية، وعربيةً وعالمية، وكذلك التواصل والعمل لغرض البحث عن مضامين تعبيرية مرت بدورها في حالة تطور وحقل، والتي تمكن منها الفنان عبر ثقافته وخبرته الخاصة، وصقل هذا تراه يتحقق ويتضامن اثناء عملية انجاز اللوحة، أني اتحدث هنا عن مواصفات عامة، ولكن علينا ان نستذكر ان التحولات التي حصلت بعد الفن الحديث، حصلت ممارسة العمل الفني تصبح من دون حـدود، اذ لكل فنان رؤيته واسلّوبه

\*ولكن ماذا عن تجريتكِ وصياغة عوالهم؟ -بدءاً، لااعتمد اسلوباً معينا في التنفيذ، تجد في مرة ارسم بادوات تقليدية مثل الفرشاة والزيت على القماش او على الخشبِ واخـرى استعين بمـواد مخـتلفـة، واحياناً امارس الطباعة (الكرفيك) الذي يهمنى من قبل هذا، هو كيفية الوصول الى لوحة، اجدها قد تكاملت في جميع جوانبها الجمالية والأدائية.

\* في اعمالك، هناك سمات شكلية متميزة، ريما ابرزها تلك الخطوط التي تؤلف عوالم مغلقة تضم اشكالا ووحدات صورية معينة تستاعي قدرا من الصرامة

اسهموا في اثراء رؤية الفن التشكيلي المعمل الفني، وهي التي تساعد على اظهار العراقي، ونقل اثره الى افأق اقليمية الاسلوب الخَّاصُّ بالفِّنان، مايتعلَّق بي، لااجدني اخضع لوحاتي لمضمون واحد وانما ارَّغب دائماً في اقامة حوار مع مضامين ومعان متعددة، ولغرض اضفاء وحدة شكلية وموضوعية لاعمالي الجأ الى هذه الخطوط والمفردات الصورية التي تتحدث عنها، وهي ما تمنح الانسجام للشروط التّعبيرية والشكلية لتجربتي، مختلفة من تُجربته الابداعية التي ولكن علينا ان نثق بقدر من العفوية التي

تلازم الفنان اثناء عملية التنفيذ. العفوية في العفوية في لو حاتك! -الرسم، فعل خلاق، تنظمه الخبرة

-هناك عناصر تكوينية وتعبيرية ملازمة

والوعي، وكذلك هواجس ابداعيةٍ تنطوي على جّانب من العفوية، واحياناً لحظاتّ اكتشاف مضاجئة، ولكن على الفنان هنا ان يكون حذراً من القناعات السهلة في عمله الفنى وهذا الأمر أمارسه في عملية الرسم، اذ غالْباً مااكون متمرداً على تلك القناعاتُ والاحكام حتى ان كانت شخصية.

مهناك من ينظر الى اللوحة باعتبارها انعكاساً للحياة وتعبيراً عن لحظات جديدة تجاهها، ربما من هنا، حرص الفنان على تمثيل الجمال في تجربته، كيف ترى الأمر بالنسبة لك؟

-ان لوحاتي ليست جميلة، ولكن افترض فيها قدرا معلنا من الحضور الابداعي والمغايرة الذي يثير بدوره اسئلة عدة وهي بالنسبة لي غاية مؤثرة في العمل الفني، الصفة الجمالية، صفة متغيرة ونسبية، وهي ليست اكثر من متعة بصرية، ولكن هناتُ اهدافا في العمل الفني اكثر اهمية، مثل الجدة والتفرد وهو مايكسب اللوحة

قدرة التأثير كُ المتلقي. الته المجددين في الفن العراقي، ترى كيف تقرا مفهوم الحداثة وكيف تقيم اسالىبها..؟

-لست ناقداً او مؤرخاً في فن، كي افترض تقييمات لمفهوم الحداثة واساليبها، ولكني اقرا الحداثة وفي الفن خاصة، عبر الاثر الابداعي الذي يؤسس له العمل الفني،

وليس الى المظاهر الاسلوبية والتقنية التي انقاد لها عدد من الفنانين بدريعة الحداثة ومابعدها، مثل هذه المظاهر والمواصفات ليست سوى ارهاصات وتجريبية مبالغ بها، مايتبقى في العمل الفني هو درجة تضرده واصالة حساسيته · \*بمناسبة النقد، كيف تقيم جدلية

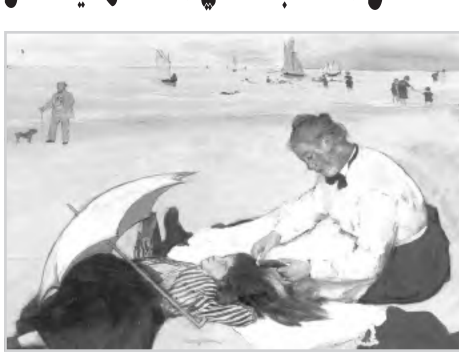
العلاقة بين الفنان والناقد، خاصة ضمن 

مجال الفن التشكيلي العراقي، لاتميل الى المنهجية قدر ميلها التي العلاقات الشخصية والعواطف، منذ ظهور الحركة التشكِيلية في العراق والذي يقارب تاريخها قرناً من الزمن، لم يظهر لدينا ناقد متميز بل ظهرت مقالات نقدية متميزة لاارغب هنا في اغفال جهد عدد من النقاد ولكن علي ان اذكر، الراحل (جبرا ابراهيم جبرا) اللذي له دراسات جادة عن جيل الرواد مثل جواد سليم، وفائق حسن وحافظ الدروبي، هناك نقاد اخرون كتبوا مَصَالات جيدة في النقد مثل بلند الحيدري، سعدون فاضل، وكذلك سهيل سامي نادر، شاكر حسن، شكوت الربيعي عادل كامل واخرون لاتحضرني اسماؤهم. اقول هناك مقالات مهمة، ولكن تدخل

جميعها في اطار العلاقات والعواطف. مُفرت بالعديد من الجوائز اثناء مشاركات عربية ودولية، كيف تقيم مفهوم الجائزة بالعلاقة مع تجربة الفنان الإبداعية؟

-للجوائز والمسابقات شروطها، الفنية والفكرية، وتبقى التجربة الفائزة هي من تلبي مثل هذه الشروط، لايتعلق الامر يتقيّيم ابداعي بشكلّ دائم، ولكنّ هناكٌ عدد من الفنانين من ينظر الى العلاقة من خلال هذا الفهم، أجد أن الاهتمام بالجانب الإبداعي هو الأكثر أهمية، سواء حصل هذا العمل الفني جائزة ام لم يحصل، وهـذا مـالم يـدرُّكه الكثيـر من الضنانين الشباب، لذا تراهم يتأثرون كثيراً عند عدم منحهم اينة جائزة اثناء مشاركتهم في المعارض الجماعية.

## روما تحيي ذكري



ترجمة/ موفق محمد يوسف

المعرض الأكبر والأكثر استكمالاً لأعمال الفنان الانطباعي الفرنسي أدغار ديغاس، الذي لم تشهده إيطاليا قبَّلاً، تم فتَّحه للجمهور منذ يُوم الجمعة في روما حيث شمل أكثر من ٢٠٠ لوحة مرسومة ومنحوتة للفنان.

وافق خمسة وأربعون متحفاً على إعارات لوحاته من أجل السماح لتنظيم معرض أعمال ديغاس (الكلاسيكي والمحدث) في متحف فيتوريانو، في قلب روماً. حيث يتم العرض فيه حتى الأول من كانون الثاني , ٢٠٠٥

سمّح متحفُّ سان باولو في البرازيل أيضاً بخروج كاملّ لوحاته الـ٦٣ الشمعية التي كانت مفقودةً لتغطية هذه المناسبة، من الممكن أنَّ يجد الجمهور

من خلال التجول في المعرض أعماله الأكثر شهرة للفنان - (راقصاته الصغيرة)، وفرسانه ولكن أيضاً لوحاته الأقل شهرة، التي أتت من فرنسا، ومن هولندا، ومن الصرب ومن النرويج ومن ألمانيا ومن الولايات المتحدة ومن استراليا. ولد الفنان في باريس في عام ١٨٣٤ ومات في عام ١٩١٧، كان ديغاس رجل عصره وسيد الفن والرسم والألوان، استطاع استكشاف الأشكال الجديدة

للتعبير ومزاوجتها مع الأشكال الأكثر كلاسيكية. يقول مدير المتحف فيتوريانو (كان ديغاس يرسم مثل ديوتو أو بيرو دولا فرنسيسكا، ولكن كان ينظر إلى العالم بنظرة أقرانه). عاش ديغاس في روما من عام ١٨٥٦ إلى عام ١٨٥٩ وصلت تكلفة المعرض إلى مليون ونصف المليون اليورو نظراً للمبالغ الكبيرة التي أنفقت من أجل تغطية التأمينات للأعمال المستعارة.