

## کی اسین طه حافظ

قراءة هذه المجموعية الشعريية تنقلنا إلى دائرة تساؤلات لا تقتصر على كتابة الأدب . فأنت أمام كتاب جديد ، ما يزال يافعا ، وأمام رموز شديدة الكثافة تسدو عانت من الكتمان وأوجدت لها شقوقا للبوح . فهناك مخاطر فى بدء الكتابة وفى التعبير الكاشف والمسموح به .

لذلك تبدو الجمل البسيطة . الجمل الحذرة حدّ القطع ، تبدو مثقلة بالإشارات الصعبة ، فللنساء متاعبهن ولهن من العذابات ما لا يعرفه الرجال وما لم يؤلف في الكتابة . وهذه مسألة أخرى ، إشكال آخر يجعل المضمون بعيداً عن التماس بالمباشرة التي تدرّبنا أدبداً" عليها .

هـى ثانى مجموعة شعرية لها . لكن الشاعرة ، كما يبدو من تركيب الجملة وطريقة توجيه الإشارة ، قد خبرت الكتابة منذ زمن وتدرّبت قبل هذا الوقت .و لأن دراستها فردية والتدريب فردي ، يظل في السطور ما يؤكد الحاجة إلى عدم ابتعاد أصول البلاغة – في حدها المعاصر – عن صياغة السياق .

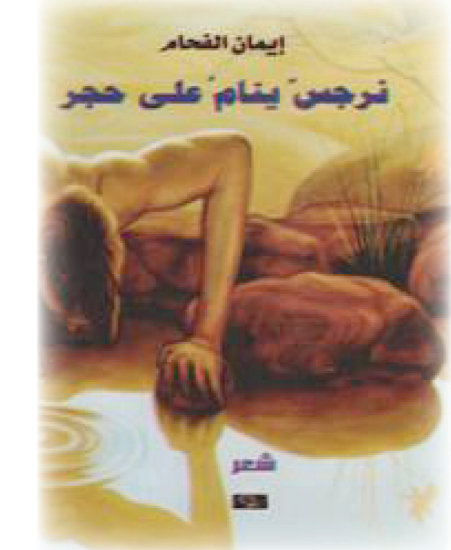
إننا إذ نحتفى بالمجموعة وبمستواها النسوي المتقدم ، حدّ تجاوز المتوقع ، لشاعرة جديدة ، إنما نهتم بصوت نسوى يحمل أجواءه ومضامينه الطارئة على القراءة الاعتيادية والجديدة على لغبة الشعر السائد المتآلفة عادة مع المعروف الشائع مما يكتبه "الذكور". ما يعنينى هذا ليس هو الشعر فناً، ولا الديوان، وان كان هذا هو موضوع اهتمامنا الأول ، ولكني شخصياً معنى بتواجد الحركة النسوية عندنا ومدى التعبير الحديد عنها

في الكتابات النسوية عن عوالمنا الشرق أوسطية المُجَلبَبة والمُحاصَرَة وشديدة التعتيم، نحتاج إلى قراءة خاصة ، قراءة صَبور ومتأنية وبعقل مثقف ب""الحركة النسوية الحديثة". معنى هذا الكلام قراءة بعقل أخر معنى بموضوعات العصر الاجتماعية . هي ليست الطريقة نفسها تماماً التي نقرأ فيها الرجال . مشكلة الكاتبة في شرقنا ، المدان إنسانياً وأخلاقياً ، ومشكلية الشاعيرة والغنانية ، إنها "فيرد في أسرة" و الأسرة لها أب" والأب "مسؤول عن عائلة" والأفراد تحت رعايته وهو "يرعى" هم !

التعامل سيكون إذن برمزية بطرياركية وبأفكار بطرياركية . "القائد" يرعى "أبناءه" – الشعب- ، الشعب هم "أبناء" القائد أي ضمن السيطرة و التوجيه . وهكذا تتجاوز مفردات:

حكومة ، رعاية ، أبوية ، أخوية ، التى هي كلها تقع ضمن مضمون "رعاية" أو "سيطرة" ! وهذه ستتفرع منها مفردات : الثقة ، الطاعة ، الغيرة ، الهيمنة ، القمع ، الخديعة ، الأسف ، الخيانة ، العقاب ، وهذه كلها تخضع للـ "أشراف" . وهذا علدنا ، أو على المرأة ، أن تتقبل ذلك "الانسجام المصطنع والعدالة المفترضية من أعلى وأكثر من هذا المشاركة فيها ! وهذا أيضاً يصبح مفيدا للمرأة تعلم قواعد اللعبة وتجريب الخداع بأله انه !

وهكذا دخلت المرأة في عملية "تجريب الأقنعة" ومثل هذه الحالة تتجـاوز الوسط العائلي لتمارس سياسيا



تتعقد أكثر حينما تزدوج الشخصية النسوية ، حينما تكون اثنتين ، واحدةُ تريد الكشف والأخرى تحجب الرؤية . لغتان في الكتاب تشتبكان ! وهذا أول الرصد لأسلوب الكتاب أو لهذه الكتابة . هـى أول مجموعة شعرية عراقية مثقلة بمثل هذه النسوية المعقدة ، وبهذا الحجم ولعل ملاحظتي لعموم الطرح جعلتني ، فى كل صفحات الكتاب ، أجد التركيب يشى بعبارتين متضادتين في المهمية فدين أن يكون الخطيات موحهاً إلى الجمهـور ، وبـين نزوع آخـر لأن يكون "للبعض' منهم ، او فقط للأكثر حميمية !

هذا يذكرنى ويجعلني استعين بقول لدوريس لسنج الروائية البريطانية المعروفة:

"البناء العقلى النسوي مضروب من الداخل شيء جديد مزعج يحدث . قد

يكون رائعاً، من يعلم ؟

من الصعب اليوم ان تميز بين

العظيم والمزعج .

Public Man Private Woman J. B.)  $(\mathbf{r} \cdot \mathbf{v})$ . Elshton p

وهذا الكلام يأخذنا إلى مجمل قضايا التعقيد النسوى . وان طبيعة الاتجاه النسوي ومعناه الأكثر عصرية

المرأة وتحرير الجسد والحقوق النسوية الجديدة وتغيير القوانين والنظام الاجتماعي . وهكذا توسع الأفق .

عدم التبلور في بيئتنا وعدم اكتمال التحرك ، يجعل بدايات التعبير النسوي الجديد محاطة برفض ، بلا فهم أو بعادية الفهم ، وهذا ما نحاول الإشارة إليه . نعود إلى السؤال المركزي : كيف تستطيع المرأة الشاعرة ، أو الكتابة ، إن تصف "حقيقة" المجتمع المتجرئة عليها ؟ وكيف تتعامل مع "التجربة الاجتماعية من أجل ان تعكسها لما يجعل هذه الحقيقة" وهذه "التجربة" كما هما فعلاً في الحياة اليومية ؟ وأيضاً ، من أجل التعبير عن الذات في الخضم؟

هذا يعنى ان تبتعد عن لغة المدارس الأدبية أو الشعرية الموروثية .فالرومانسية ضارة هذا واللغية الدومدة ، الواقعية المباشرة ، خُطرة عليها وتكون مؤذية للنص ، مؤذية للفهم العادى ولُلشاعرة كائناً يعيش . الرمزية مرشحة ، ولكن أن تكون رمزية لاجديدة فقط ولكن شخصية" جدا أيضا . وهذا وحده يمكن أن يحتفظ بالعمق وان يجعل النصب عرضة لاجتهادات قد تكون خاطئة!

المهم: ان هذا جميعه ، بطرفيه ، واقعٌ خطأ يجب العمل على إصلاحه وتحرير الانسان بصبغتيه البيولوجيتين . النقطتان الأخيرتان هما لب التفكير النسوي اليوم وهما يقعان في القلب من مبادئ الحركة ا

هذا يكون العمل الأدبى للكشف الأعمق للمرأة و الكشف الأكثر سلامـة وصوابا للرجل . وهن في هذا يواجهن جبهتين شرستين ، التاريخ والواقع المَفْتَرَض إصلاحه . وهذا يعنى حركة مضمون جديد مشحون بالعصرنة الشديدة الرافضة بل الثورية المُغَيّرة . وطبعاً لا يمكن للغة اعتادت على مسلمات وصيغ مألوفة ان تحتفظ بجدة هذا النسع وخصوصيته . فأصبحت الحاجة الأن ، لهـن ، هي إلى ابتداع "لغة" ضمن اللغة العامة ، استعارية أو مداشرة مقنّعة . وهذه اللغة مثلما تحتاج الى تدريب مُجهد من الكاتبة ، أو الشاعرة ، تحتاج تدريباً للخارج للتعاطى والتفاعل من اجل قراءة جديدة للنص لفهم القضايا المُدَّخرة فيه !

وبالعودة الى النقاشات الاونتولوجية ، تبدو الحركة النسوية قد أدارت عقارب الساعة الفلسفية . هي تعمل علــى تهذيب الدور المعرفي "الإيستمولوجي" للفلسفة ضمن ما يبدو انهيار الفلسفة الدينية والثيولوجية . طبعاً الأفكار الجديدة هذه لها صدى في الكتابة النسوية الجديدة ولها فعل في التركيب اللغوي لاستحضار ما يسمى "بالروح الاخترالي الثاقب". هذا الحضور لازم بسبب الحداثة الأدبية كما بسبب الاتساع المتزايد لأفكار الحركة .

هذا التحول الايستمولوجي مكّنَ من خلق ما يسمى ب "وعى موضوعات الذات" . هذه الموضوعات ، علمياً ، غير متماثلة لكنها تبرز كمحصلات فردية لموضوع عام . ومن ضمن موضوعات هذا الوعى ما اشرنا لـه من قبل ، عـن استبعـات و معاناة إشـكالات الرحل المماثلـة كما المناقضـة . . وهنا ينتقل الإشـكال الذاتي إلى ما يتجاوز قضية الفرد إلى القضايا العامة فترتبط النسوية مرة ثانية بالسياسة بسبب مشترك الحرية ، أول وأخـر الحلول . وهذا هو نفسـه رأي الماركسية في الموضوع ، القائل بان تحقيق الحرية للشعب كفيل بحل مشكلات المرأة ويتضمنها .

لكننا ضمن التفكير الجديد للنسوية لا نرتضي التوفسق العام . ثمة مطالب أنية مُلحة لرفع أضرار مؤذية وفادحة للذات النسوية . والحركة النسوية تدعو لإزاحتها عن المرأة وعن المجتمع لاعن المجتمع وعـن المـرأة كمـا يقـول الماركسيـون . . والرجـل في حال كهذه سيضطر لتغيير حياته فلن يجد راحة ولا استقرارا مع هذا الحرج النسوي المرفوض ومع هذه الاستباحة للقيم الإنسانية المنطقية والمحترمة . لن يحصل أي تقدم أخلاقى على هذا الكوكب وحال المرأة بهذا الوضع المدان !

من هذا الأفق ، نحتفى بالكتابات النسوية الحديدة القادرة على اقتداح إشارات حادة ، وبوعي ، إلى يداس التركيبة الاجتماعية والأدبية بالنسبة ، لمجتمع الأدب و الثقافة . إن هذه و اللغة الحديدة أصلاً تتطلبهاً تراكيبة الموضوع العصرى الجديد والجبهة المضادة المعقدة والملغومة أصلاً!

حسناً ، سأنتهى بقول لالبير كامو : نحن جميعاً نحمل في دو اخلنا منافينا وحرائمنا وانتقاماتنا ، لكن واجبنا لا القاؤها على العالم بل أن



## عن المساحة الخصبة تلك (

بين الإنسان وبين الشاعر الذي فيه مساحةً بالغةُ الخصوبة، تُكتبُ فيها القصيدةُ الجيدة. ولكي أبسّط الأمر أكثر فنحن عادة ما نتعامل مع الشاعر على أنه إنسان، ومع هذا الإنسان على أنه شاعر. وهذا يعنِي أن ثمةُ مسافة بينهما غير مرئية. الشاعرُ نفسه لا يتصرف ويفكرُ كشاعر على امتداد دقائق حياته. فهو عاملٌ، موظفٌ، عازتُ، أتُ وله مسؤوليَة بيتَ وأولاد، أو سكير...الخ. ولكنه في لحظة الكتابة يتلاشى زمنُ الحياة العملية فيه، ويحِلّ زمنٌ أخرُ داخلي. تتلاشى اللغةُ النفعيةُ كوسيلة، وتحلُّ بدلُها لغةُ الوسيلة – الغاية، التي تنصرف إلى مصادرها الداخلية الخاصة: المخيلة، الذاكرة، العاطفة، الأفكار.

الانسانُ، ابن الظرف الآني، الذي تتحكَّمُ به ردودُ الأفعال فى المشاعر والأفكار، حين ينفرد بكتابة قصيدة، لا بد أن تكون قصيدتُه وليدةَ ردود الأفعال هذه، بكل ما تنطوي عليه من مشاعرَ و أفكار أنية. و القصيدةُ الجيدة ليست وليدةَ ردود أفعال. النموذجُ المثالي لهذا النمط من الكتابة الشعرية يتعيَّنُ فى قصيدة المناسبة، والقصيدة السياسية المباشرة.

القصيدةُ الجيدة، حتى لو أوحت بها مناسبةً، أو حدثٌ سياسي، تسعى إلى تقليم هذه المناسبة وهذا الحدث من زمنيتهمًا، والانطلاق بجذوتهما إلى أفق الشعر الذي يتسم بالكُليَّة. وكأن القصيدة هنا تنطلقُ من الزَمني إلى اللازمني. من التاريخ إلى الأسطورة.

يتراءى لى أن أفقَ الشعر هذا هو أفق المساحة بالغة الخصوبة، التي تتوسط بين الإنسان ابن الخبرةً وبينً الشاعر داخلة. القصيدةُ الحيدة تُكتب من جُهديهما. ولأضرب على ذلك مثلاً لمزيد من الإيضاح: عددٌ كبير من القصائد الذي تكتبه الشاعرةُ العربية، وفي هذه المرحلة المتأخرة على وجه الخصوص، يُملى بصورة مباشرة من ردود أفعال الأنثى كإنسان. وبشأن حبٍّ موجّه لذُكَر على الأعم. القصيدةُ في حال كهذه لن تَخرجَ من دائِّرة البوح، والصبوة الحالمة أو الإيَّهامية، والحشرجة العاطفية. هناك شىء ناقص يبعد النص من اللمسة اللازمنية التى تتمتع مها القصيدة الجيدة. قصيدة الحب هذه تولّدت مباشرة من حاجة الأنثى، في غفلة عن الشاعر الذي بداخلها، إلى التعبير عن عواطف أنية، مائعة ومسُطّحة. لم تكنْ وليدة المساحة بالغة الخصوبة التي يُسهم فيها الشاعرُ الكامن داخل كيان الإنسَان. لأن هذا الشاعر، لو توفر، لن يرتضي "ردةَ الفعل" العاطفية، والحاجة إلى التعبير عن المشاعر، والتي يتمتع بها كل إنسان دون استثناء. الشاعرُ يريد "فعلاً"، لا ردة فعل. يريد أن يأخذُ جوهر خبرة الحب وينطلق بها إلى مدار بالغ الجدة، لا تحتفظ اللغةَ فيه بدورها كوسيلة، بل تصبح وسيلة وغاية في أن. لأن هذه اللغة تفلت من أسر المسعى النفعى، الذي تفرضه الحياة اليومية.

القصيدة التى تكتبها المرأة في الملاحقة العاطفية المشبوبة للرجل، بحيث تمنحه خصائص إيهامية، تبدو ليُ محرجة، ضيَّقة الأفق. ولا أحسب أن الشاعرةَ الجيدة، لو توفرتُ داخل كيانها الإنساني، سترتضي هذا الشاغل العاطفي سريع الزوال.

قصيدةُ الحب لدى الرحل لا تختلف كثيراً عن هذا. الشاعرُ الضعيف، حتى لو كان نحماً، لن يتخطّى الملاحقة العاطفية المشبوبة للمرأة التي يحب. إنه في حقيقته لا يكتب شعراً، بل غزلاً زمنياً، ضيِّق الأفق. وهو تعبير عن حب قد يجد استجابةً جماهيريةً واسعة. ولكن لا شأن لهذه الجماهيرية الواسعة، وهي ظاهرةً لا عيب فيها، بالكتابة التي نسميها شعراً. الظاهرة التي لا عيب فيها حاجة إنسانية و اجتماعية، تنتسب إلى حقل التسلية. وهي حق مشروع من حقوق الناس.

لذه متطلباتُ القصيدة الحديثة. وهي متطلباتٌ جديدةٌ بالتأكيد، لا عهد للقصيدة القديمة، التقليدية بها، إلا في ما ندر. ولعلها متطلباتٌ تبدو للقارئ الذي ألفَ الشعرَ القديمَ والتقليديُّ مبالغةً غيرَ ذات معنى. القصيدةُ الحديثة وُلدت في الغرب، ولقد تعلمناها من الغرب بصورة صحية تماماً. السياب كتب قصائدَ حتّ لوفيقة، والبياتي كتب لعائشة، وصلاح عبد الصبور لامرأة من فيينا، والبريكان كتب من السجن لفتاة لم يرها. هؤ لاءً حققوا هذا الشرط بصورة ناجحة. لم يكتفوا بالتعبير عن الرغائب الحسية المباشرة، ولا عن الصبوات العاطفية التي قد تكون إيهامية، وسريعة الزوال. بل تولد وعي شعري متعدد المصادر من الشاعر والإنسان فيهما، في تلك المساحة بالغة الخصوبة التي تمتد بينهما.

أيضاً . فهـي اللعبة نفسهـا عن "الحكومـة –العاَّئلة" ومصطلحات النظام العائلي أو الحكم البطرياركي بإطار يبدو مذَهَّداً ..

عملية تجريب الخداع هـذه توصلنا أدبياً إلى تجريب الأقنعة . وهنا يبرز السؤال: كيف تكتب المرأة عن عذاباتها ، حرماناتها المتعددة أو استشرافاتها الشخصية في أجواء المنع وعلامات X المتعددة ؟

لابد من استحداث أسلوب . لابد من وعبى خاص ممفردات خاصة مؤتمنة ، لا بد من أن تمتلك طريقتها السرية لتسريب الإشارة .

المرأة الشاعرة لا تدرّب عينَها "لترى ولا ترى" حسب . ولكنها تدرّب قلمها لأن تقول و لا تقول . و المشكلة

، أصبحا موضوعاً جديداً للبحث النقدي ، موضوعاً له حقله الخاص . وأول اهتمامات هذا النقد هو : بأية لغة تطرح أديبات اليوم "مضمون" النسوية الجديد ؟ وإذا علمنا بان هذا المضمون عاني القمع والدفن قروناً ، فاللغة الاعتيادية المتآلفة مع موضوعاتها ، يصعب أن تتقسل ذلك ، و يصعب على الكاتبة أو الشاعرة التعبير بدقة كافية عن إشكالات مرفوضة على نطاق ما وشائكة لكنها عصرية على نطاق ما . الصعوبة هنا هي صعوبة التعبير بادراك ثقافي وراءه وعى بادراك ثقافي ، ، وراءه وعلى الحركة النسوية المعاصرة .. ولان هذه الحركة ارتبطت بالحرية ، فقد ارتبطت بالسداسة . وحركة المرأة اليوم حركة سياسية تتضمن حرية

تتعقد الصورة أكثر إذ علمنا ان صورة الرجل بالنسبة للنسوية "ألراديكالية" تعكس بطريقة ما أفكار الـ(Misogynistic) الكاره اللا واثق بالمرأة . وبالنسبة للمرأة ، وهذا تعقيد ثان ، هي تاريخيا شريرة إغواء وعطب أو مثلبة .. الخ . ووصفها بتصور مؤقت ب"المثال" و "الطيبة النهائية" أو "الجمال الخالد" تلك كلها ، رديئها وجيدها ، ليست في صالح المرأة بالنسبة لتحركها نحو الحرية . الأفضل هذا هو إنها مخلوق من لحم ودم وكائن إنساني اعتيادي ، قد يكون نبيلاً او سيئا ، او بينهما ، وهو بين التربية والحقوق . هذا الكلام يعنى أيضا رفض الصورة التى يرسمنها هن للرجال بوصفهم غير منطقيين وغير مسامحين .

نقاتلها في أنفسنا ونفوس الأخرين ... نعم هذه هي مهمة الأدب !

أبارك لشاعرتنا هذا "الاجتراح الشعري" البسيط لكن المُتقـن جداً والضـارب . لك سيدتى الاحـترام الفكري وتقديري العميق لأهمية ، كما لخطورة ، هذا الصوت في المستقبل .

هـو في رأيـي، أول الأصـوات متكاملـة النسويـة ، وأدقها، على رمزيته، الشديدة، كشفاً .

نرجس ينام على حجر: المجموعة الشعرية الثانية للشاعرة ايمان الفحام بعد مجموعتها الاولى : اتعبني طينكُ ربي

ذات يــوم مـغـبر في بغداد

المقشّرة بالتأكل

الخردة المنتشرين

سينما الزوراء محاصرة بباعة

نملاً أبيضً على الأرصفة، وفي

لا أحد سواهم يعرف من أين/

و"البرازيلية " أختفت برائصة

استوطنت حوًّ اسَ شمَّنا من خلفً

واجهة الزجاج، دون أن تترك

الأزقة الضيقة يعرضون بضائع

وكيف بهذا الشكل أتــــَتْ .



## 🕅 الدكتور عبد المعطي الحفاف

فى عام ١٩٩٨ كتب غريشكو فيتسر رواية تحولت إلى مسرحية "كيف أكلتُ الكلب" نعم ليس غريبا أن يأكل الكلب الإنسان، ولكن الغريب أن يأكل الإنسان الكلب، وفي هذا تعبير عن قسوة الحياة التي تجعل الإنسان بأكل الكلب.

وفى رواية القميصي نتعرف على بطل الرواية الفرح لأن لديـه عملا، والأخرون بلا عمل، ولأن لديه كل علامات التوفيق، ولكنه متحير تماماً ولا يفهم كيف يعيش، فالأيام تمر متشابهة وتتساقط الواحدة بعد الأخرى مثل أوراق الخريف، سأله أحد الصحفيين: هل تحب وطنك؟

قـال: نعم. فقـد خدمـت في العسكريـة ثلاث سنوات، وكنت أحيّي العلم يومياً، ولكن بعض إجراءات الشركة والسياسيين تجعلني مهزوزا أمام حب الوطن، فهم يعاملونني كأنى سائح عليه أن يحمل إجازة الإقامة.

وسأل آخر: هل تراقب الناس لتكتب؟ قال: أنا لا أكتب أدب مراقبة وإنما أكتب أدب معاناة، أنا امتداد للأدب الواقعى الروسى الذي يمتاز بالدقة. وتعجبنى دقة تشيخوف فى تصوير مشاعر الناس فى الأزمات، ويعجبني غوغول الذي عرى الاحتيال فى روايته "الأرواح الميتة" ونصن بحاجة لقراءة هذه الرواية في كل يوم، لأن الاحتيال

أصبح حرفة مربحة.

هذا الكاتب الذي استمير بالمنهج الواقعي لـلأدب الروسيي ، استمـر الناسي في قراءة أعماله التى تصور الحياة الجديدة بكل ما فيها من تغييرات محيرة: هل الإنسان الروسي سعيد بحياته في هذه الأيام؟

أم أن الحياة أوراق خريف متشابهة في الألوان ولكنها مختلفة في ساعة السقوط على الأرض تحت صفعات الرياح التي تهب من کل مکان.

لماذا اهتم الكاتب الروسي غريشكو فيتس برواية الأرواح الميتة؟ مع أن الرواية صدرت في أوائل القرن التاسع عشر؟

جاء الاهتمام لأن الرواية تتحدث عن رواج الاحتيال في المجتمعات المعروفة بالتخلف وقصور القوانين عن الوصول إلى العابثين، فتحدث المخالفات الخارقة التي لا تحترم

الإنسان. ملخص حكاية الأرواح الميتة إن بطلها تشيكوف خريج القانون، يحاول الاستفادة من معارفه القانونية لأغراض شخصية، فهو يرى أن شراء الأرواح الميتة لا يتعارض مع قوانين الدولة، وإنما على العكس فإن الدولة ستستفيد من رسوم تسجيل عمليات

وهكذا يقوم تشيكوف بشراء الأرواح الميتة مـن أصحابها من الإقطاعيين لقاء سعر بخس ليكون عدداً من الأسماء تزيد على الألف، فيذهب به إلى المصارف لاقتراض

مبالغ كبيرة باعتباره إقطاعيا لديه الألاف من العاملين الأرقاء، وأصبحت لديه ملايين الروبلات، فأسس منزلاً في العاصمة لاستقبال الإقطاعيين والموظفين من جهاز الدولة الذين ساهموا في زيادة ثروته ليصبح من النبلاء، أما الزراعة التي ادعى

انه يعمل من أجلها فلم تخطر على باله. ويحدث انه يقيم "غر يشكوفيتس" حفلاً لوجهاء البلاد، وكان بينهم سيدة إقطاعية عجوز، كانت قد باعت أرواحا مبتة لصاحب الحفل، فتتحدث السيدة إلى جارتها: هذا احتيال ..هـذا جنون.. جنون.. انه جاه مزيف مبني على أرواح ميتة. ينتشر الخبر فيقع الرجل تحت طائلة القانون لا لأنه اشترى أرواحا ميتة ولكن لأنه انتحل شخصية النبلاء.

ولكن القانون لم يصل لحد الأن لأخرين توصلوا إلى الجاه والثراء بطريقة أكثر ذكاءً ولم يتم اكتشافهم لحد الأن.

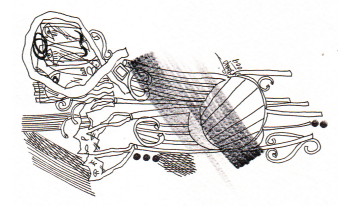
إن رواية الأرواح الميتة كشفت لناعن شخصيات متناقضة مع المكانة الاجتماعية التي يدعونها، وبينت أن تصرفهم لا يتناسب مع وضعهم "كأسياد الحياة" فوضعهم العقلى يثير السخرية ومن الغرابة أن يكون أمثال هؤلاء هم المتحكم في أرزاق الناس

ومصائر الغالبية العظمى من السكان. أما نصيحتى فهى أن تقرأ الأرواح الميتة لتتعلم رفضها والبحث عن الأرواح الحيّة التي لها القدرة على بناء الحياة لأهدافها.



يعيدة الطفولة؟

إلى / قاسم الساعدي



أثرا في المكان . ما الذي تبقًى لنا من محطاتٍ رفقةٍ هل جاءت يوما من البرازيل وتذكارات حلم دافق في فضاء بالتهرّيب، وعادت إلى هناك خشية تدقيق الأسماء ومعاقبة الشناشيلُ، والشرفاتُ، والجدرانُ الغرباء؟ دار الكتب القديمة" غائبة في تهطلُ نثاراً في شارع الرشيد .

زحمة شارع يشيخ سريعاً ، وفي عيونِّ صانع للملامح تصدّع لوّنَ حاسّتُه بمشهد الزوال .

عبر رواق المرضى الطويل، تراءت لنا طفلة ثوب الأولاد "المُقلّم" جالسةً قربَ شيخ يحتضر بشال عجَّائزَ أسود، لا يُليقَ بروح

الطفولة الغاربة. وبوجبة مخطوف اللون تبعثر الحسَّ في ثنايا زمن كادت من ضجر أن تنساه. أنقاضُ التاريخَ، هنا، ترسمُ وجهَ الحاضر بالإمحاء، وثمّة بقايا من زلزال، حدثَ ذاتَ غيبوبة في الحياة،

رسمَ فَي كلَّ زاويــةِ أخاديدَ شكَّلِ منقرض. لماذا؟.. متى؟ .. كيف؟.. يا الهي.. هذا غيرُ معقول! اللامعقولُ هنا - يا صديقى -سيّدٌ لأمكنة تندثر على مرأى من العقل ،

و کابوس یشکل الکائنات علی مقايسة شبح في الهواء ممنوعٌ ترتيبُ مصائرنا القادمة بغير سيواه . هكذاً بغدادُ دائماً ، مدينة للتناقض

تُكيفُ العابرَ في الـدرب لضحكةِ صاخبة، وتجعلَ الحزنَ عاصفاً في شغف القلب . ونحن انتشينا كثيرا على ضفة النهر ، ونسينا الغبارَ يُغطَّى الظهيرةَ لمرأى عاشقين أضاءا ، بوهيج اللقاء، حجابَ الشمس ولرجل الكشك ، بظهر منحنى ، يكسّرُ قالب الثلج فى حاوية المشروبات الحلال قريبا من عشّاق العشب المبلّل بماء النافورات . وأنت. ماذا تتذكر الأن في المنخفض البارد؟ نثار الشارع القديم بنمله الأبيض في زوايا الأنقاض ضُّفةَ النهر الجذلي بتهريب

العشق في دروب مغبّرة، أم مررأة الروأق أخفت ثوب الطفولة المقلّم تحت سرير الاحتضار. ربما، سيكون لفرشاتكَ بعضٌ من جواب