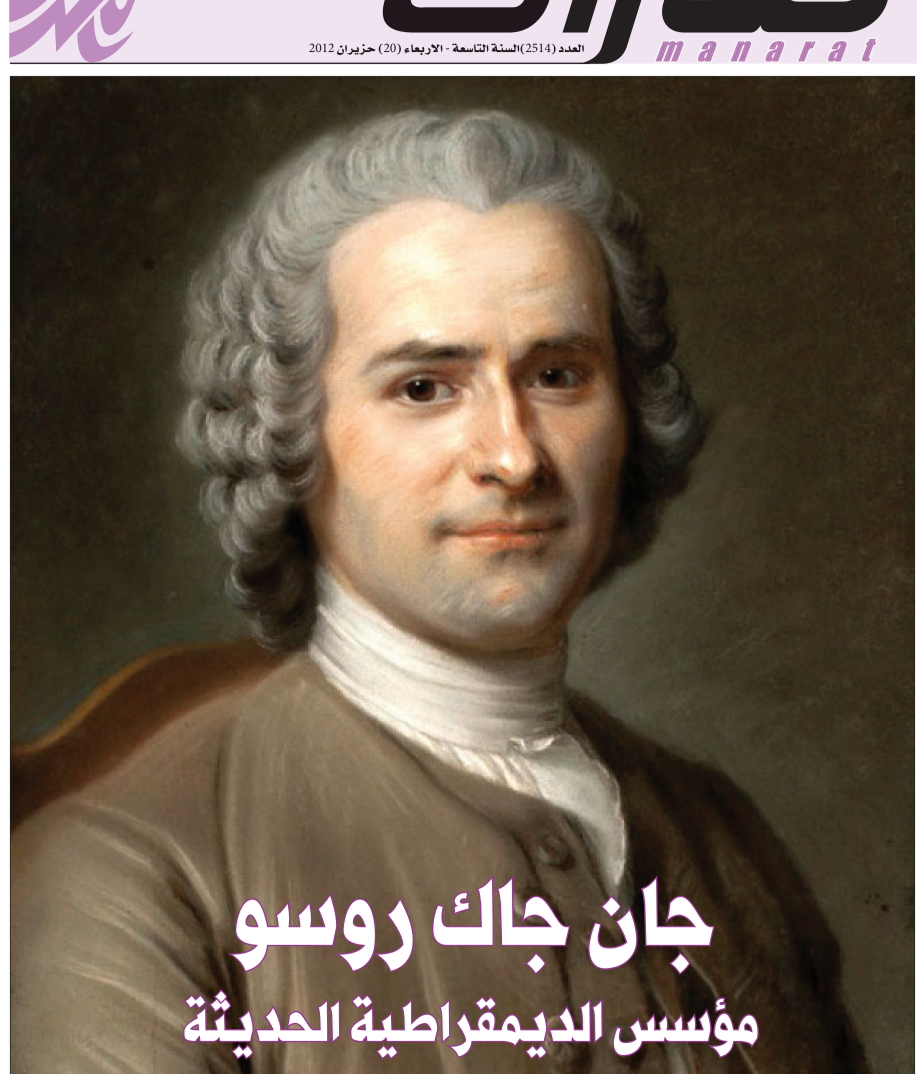
رئيس مجلس الادارة رئيس التحرير فخري كريم ملحق ثقاية اسبوعي يصدر عن جريدة المدى







### جان جاك روسو .. كتاب من التجربة

اعداد/ منارات



جان جاك روسو (١٧١٢ / ١٧٧٨) فيلسوفُ سويسريُّ، ساهم بفلسفته في تشكيل الأحداث السياسيَّة، التي أدَّت إلى قيام الثورة الفرنسيّة، حيث أثّرت أعماله في التّعليم والأدب والسياسة.

#### حياته المبكرة

وُلد روسو في مدينة "جنيف" بسويسرا. وكانت أسرته من أصل بروتستانتيّ فرنسيّ. وقد عاش في جنيف لمدّة سبعين عاما تقريباً. توفيت أمَّه عقب ولادته مباشرةً، تاركة الطفُّل لينشأ في كنف والده، الذي عُرف بميله إلى الخصام والمشاجرة. ونتيجة لإحدى المشاجرات عام ١٧٢٢، اضطر والدروسو إلى الفرار من جنيف، فتولى عمّ الصّبيّ مسؤوليّة

وفي العام ١٧٢٨، هرب روسو من جنيف، وبدأ حياةُ من الضياع، ومن التّجربة والفشل في أعمال كثيرة. كانت الموسيقي تستهويه دوما، وظل لسنوات متر دَّداً بين احتراف الكتابة أو الموسيقيُ.

وبعد وقت قصير من رحيله عن جنيف، وهو في الخامسة عشرة من عمره، التقى روسو بالسيدة "لويز دي وارنز"، وكانت أرملة مؤسرةً. ونحت تأثيرها، انضمّ روسو إلى الكنيسة الرومانيّة الكاثوليكيّة. ومع أنّ روسو كان أصغر من السيّدة "دي وارنز" باثني عشر أو ثلاثة عشر عاما، إلا أنه استقرّ معها، بالقرب من مدينة "شامبيري"، في دوقية "سافوي". وقد وصف سعادته بعلاقتهما في سيرته الذاتية الشهيرة "اعترافات"، التي كتبت في عام ١٧٦٥ أو ١٧٦٦ - ١٧٧٠، ونُشرت عامي ١٧٨٢ و ١٧٨٨، ولكن العلاقة لم تدم، فقد هجرها روسو أخيراً عام

وفي عام ١٧٤١م أو ١٧٤٢، كان روسوفي باريس يجري وراء الشهرة والتروة، وقد سعى إلى احتراف الموسيقي. وكان أمله يكمن في وضع نظام جديد للعلامات والرموز الموسيقيّة قد كان ابتكره. وقدُّم المشروع إلى أكاديميَّة العُلوم، ولكنه أثار قدراً ضئيلاً من الاهتمام. ي باريس، اتصل روسو بالفلاسفة، وهي جماعة من مشاهير كتاب وفلاسفة العصر. وحصل على التشجيع الماديّ من مشاهير الرأسماليين. ومن خلال رعايتهم، خدم روسو أميناً للسفير الفرنسيّ في البندقية، خلال عامي ١٧٤٣، ١٧٤٤.

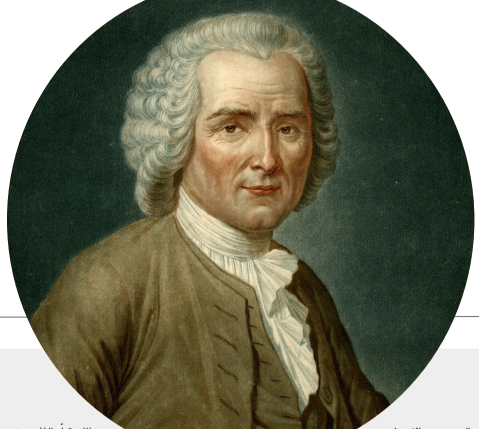


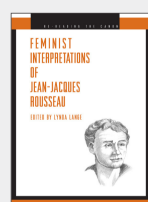
### علامة فى تاريخ حياة روسو

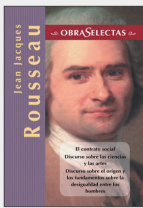
كانت نقطة التحوّل في حياة روسو عام ١٧٤٩، حين قرأ عن مسابقة، تكفّلت برعايتها أكاديميّة ليجون"، التي عرضَّت جَائزَةُ ماليَّةُ لأحسن مقال عن موضوع "هلَّ إحياء النَّشاط في العلوم و الفنون سيؤذُّي إلى الإسهام في تُطهير السلوكُ الأخلاقيُّ؟ ۖ. وما أنَ قرَّا روسو عن السابقة حتّى أدرك المجرى الذي سبتتُجه إليه حياته، وهو معارضة النظام الإجتماعيّ القائم الذي كان يشعر بالاستياء منه كثيراً، ما بين طبقة غنية تهتم بالبذخ والمظاهر والتّفاخر، وطبقة كبيرة من الفقراء المُعدمين. وقرَّر أن يمضَّي في ما بقَّي من حياته في بيان الْاتّْجاهات الجُّديدة للتنميَّة الاجتماعية. وقدّم روسو مقاله إلى الأكاديميّة تحت عنوان: بحث علمي في العلوم والفنون عام ١٧٥١/١٧٥٠، حِمل فيه على العلوم والفنون لإفسادها الإنسانيّة. فقار بالجائزة، كما نال الشُّهٰرة، التي ظل ينشُدها منذ أمد بعيد، ولكنَّه كَانَ يُفضَّل الانعزال والتَّفكير.

في العام ١٧٥٥، نشــر روســو فُي إطَّارُ مســابقة أَخْــرى، تحتّر عايــة نفس الأكاديميّــة، مقالته المعروفــة بِالخطــاب الثاني، تحت عنــوان "خطابً حول مصـِدر و أسِس اللاعدالة بــين النّاس"، والنذي أتمّ به شهرته، وأحدث على غرار الخطاب الأوّل جدلاً واسعاً، وانصبّ عليه عداء الحاكم

بدعوة من السيّدة "لويز دي إبيني"، فرّ "روسو" من باريس، واستقرّ بـ "مونمورانسي"، من سنة ٥٩٧٦م إلى سنة ١٧٦٢م.







تتّسم آخر أعمال روسيو بالإحساس بالذنب وبلغة العواطف. وهي تعكس محاولته للتّغلب على إحساس عميق بالنَّقص، ولاكِتشاف هويَّته في عُالم كانَّ يبدو رافضاً له. حاول روسو في ثلاث محاورات صدرت أيضاً، تحت عنوان قاضى جان جاكً روسو"، كُتبتِ في المَّدّة ما بينَّ عامى ١٧٧٢ - ٢٧٧١، ونُشِرَّت عام ١٧٨٢، حاولٌ الرِّد على اتِّهامات نقَّاده، ومن يعتقد أنَّهم كانوا يضطهدونه. أمَّا عملُه الأخير، الذي اتسم بالجمال والهدوء، فكان بعنوان أحلام اليقظة للمتجوّل الوحيد (كُتبت بين عامي ١٧٧٦ و ١٧٧٨، وبنُشرت عام ١٧٨٢). كذلك، كتب روسو شعراً ومسرحيًات نظماً ونثراً. كما أنّ له أعمالا موسيقيّة، من بينها مُقَالَاتٌ كثيرةُ في الموسيقي والمسرحيّة

الغنائيّة (أوبـرا)، التعليد (الوبطرا). ذات شيأن، تُسيمّى "عرّاف القرية"، و"معجم المُوسيقي" (١٧٦٧)، ومجموعةً من الأغنيات الشعبيّة، بعنوان "ألعزاء لتعاسات حياتي" (١٧٨١). وفضلاً عن ذلكِ، كتب روسو في علم النبات، وهو علمٌ ظلً لسنواتِ كثيرةِ تتوقَ نفسه إليه.

كتب روسو كتاباً رئيسيّاً في التربية، اسمه إميل"، على هيئة قصّة طفل. وتبدأ القصّة بنشأة الطفل إميل، وتنتهيُّ بزواجه، وهو في سنّ ٢٥. يُربّى النشَّء على طبيعته بدون إجباره على حفط العلوم والثقافات،

بذلك يتعلم النشء من طبيعة ميوله وبالتّجربة وأهم ما يصبو إليه روسو أن ينشأ في

الطفل الشُّعور الاجتماعيِّ. وكما يؤكُّدُ

روسو" على استقلالية النشء، فيجب

أن يكون هذا مقترناً بتوجيه خفيٌّ، بحيث

تتفق ميول النشء مع ما يُرِيده المعلم. ففي

اتبعوا مع النشء الطريقة العكسيّة،

. وهي أن يشعر النشأ بأنه هو صاحب

الاختبار. فلا توجد استجابة وتكريس إلّا

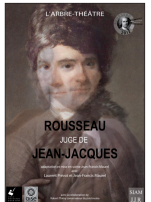
بالشَّعور بأنّ المرء حرِّ في ما يتعلَّمه. هذاً هوِ التكريس الحقيقيّ". ويرى روسو أنّ

النُّشء الذي ينشأ على تلك الطريقة الحرّة

كتاب "إميل أو عن التربية" يقول روسو:

#### Jean-Jacques Rousseau

### The Basic Political Writings



### 

قام روسو بانتقاد المجتمع في رسائل عديدة. ففي رسالته تحت عنوان: "بحث في منشاً وأسس عدم المساواة" (١٧٥٥)، هاجم التجتمع والملكية الخاصّة، باعتبارهما من أسباب الظلّم وعدم المساواة. وكتابه "هلويز الجديد" (١٧٦١) مزيجٌ من الرواية الرومانسيّة والعمل، الذي ينتقد بشدّةً زيُّـفُ الْمُبَادِئُ الْأَخْلَاقِيَّـة، التِّي راَهَـّا رُوسُـو فيُّ مُجتمعه، وفي كتابه "العقد الاجتماعي" (١٧٦٢)، وهو علامة بارزةً في تاريخ العلوم السياسيّة، قام روسو بطرح أرائه في ما يتعلّق بالحكم وحقوق المواطنين. وفي روايته الطويلة "إميل" (١٧٦٢) أعلن روسو أنّ الأطفال، ينبغى تعليمهم بأناة وتفاهم. وأوصى روسو بأن يتجاوب المعلم معً اهتمامـًات الطفل. وحذّر من العقاب الصّارم، ومن الدروس المُملِّة، على أنَّه أحسَّ أيضاً بوجوب الإمساك بزمام الأمور لأفكار وسلوك الأطفال.

كان روسو يعتقد أنّ النّاس ليسوا مخلوقات اجَتْماعَيْـةً بطبيعتهم، معلنـاً أنّ من يعيشون منهمً على الفطرة معزولين عن المجتمع، يكونون رقيقي القلب، خالين من أية بواعث أو قوى تدفعهم إلى إيـذاء بعضهم بعضـاً. ولكنّهم مـا إنْ يعِيشوا معاً فى مجتمع واحد حتى يصيروا أشراراً. فالمجتمع يُفْسد الأفرَّاد من خلال إبراز ما لديهم من ميل إلى

العدوان والأنانيّة.

لم يكن روسو ينصح النّاس بالعودة إلى حالة من الفطرة. بـل كان يُعتقد أنّ الناسب بوسعهم أنّ يكونوا أقرب ما يكونون إلى مزايا هُذَّه الحالة، إذا عاشوا في مجتمع زراعيٌّ بسيط، حيث يُمكن أَن تكون الرُّغْبات مُحدودة، والدوائف الجنسيّة والأنانيّـة محكومـة، والطاقات كلِّهـا موجّهة نحو الانهماك في الحياة الجماعيّـة. وفي كتاباتـه السياسيّة، رسم روسو الخطوط العريضة للنظم التي كان يعتقد، أنَّها لازملة لإقاملة ديمقراطيَّة يُشارُّك فيها كافَّة المواطنين.

يعتقد روسو أنّ القوانين يتعيّن عليها أن تعبّر عن الإرادة العامّة للشّعب. وأيّ نوع من الحكم يُمكن أن يكتسب الصَّفة الشُّرعْية مَـادام النَّظامُ الإجتماعيّ القائم إجماعيّا. واستناداً إلى ما يراه روسو، فإنَّ أشكال كافة الحكم تتَّجه في آخر الأمر إلى الضّعف والذبول. ولا يُمكن كبح التدهور إلّا من خلال الإمساك بزمام المعايير الأخلاقيّة، ومن خلال إسقاط جماعات المصالح الخاصّة. وقد تأثّر روبسْبيير وغيره من زعماء الشورة الفرنسية بأفكار روسو بشان الدولة، كما أنّ هذه الأفكار كانت مبعث إلهام لكثير من الاشتراكيين وبعض الشيوعيين.

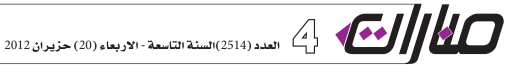
#### نفوذه الأدبسي

مهد روسو لقيام الرومانسيّة، وهي حركةٌ سيطرت على الفنون، في الفترة من أو احر القرن الثامن عشر إلى منتصف القرن التاسع عشَّر الميلاديين؛ فلقد ضرب روسو، سواء في كتاباته أو في حياته الشخصيّة، المثل على روح الرومانسيّة، من خلال تغليب المشاعر والعواطف على العقل والتفكير، والنروة والعفوية على الانضباط الذاتيّ. وأدخل روسو في الرواية الفرنسيّة الحبّ الحقيقيّ المضطرم بالوجدان، كما سعى إلى استددام الصور الوصفيَّة للطبيعة على · نطاق واسع، وابتكر أسلوباً نثريًا غنائيًا بليغاً. وكان من شأن اعترافًاتِـه أنُّ قدّمـت نمطـاً من السـير الذاتيّـة التي تحـوي أسراراً

هو الأصلح لجتمعه.

#### حياته المتأخرة

عندما تحوّل روسو إلى المذهب الكاثوليكيّ، خسر حقوق المواطنة في جنيف. ولكي يستعيد هذه الحقوق تحوُّّل مرّةً أُخرى عام ١٧٥٤ إليِّ المذهب البروتستانتيّ. وفي عام ١٧٥٧ اختلف مع الفلاسفة؛ لأنَّه استشعر منهم الاضطهـاد. عِام ١٧٥٧ زار المغرب كمساعد لسفير البندقية، وأبدى إعجابه به، وتغنّى بجمال فتاة مغربيّة أغرم بُها، كان



## جان جاك روسو.. مفكر في زمن الملاحقات

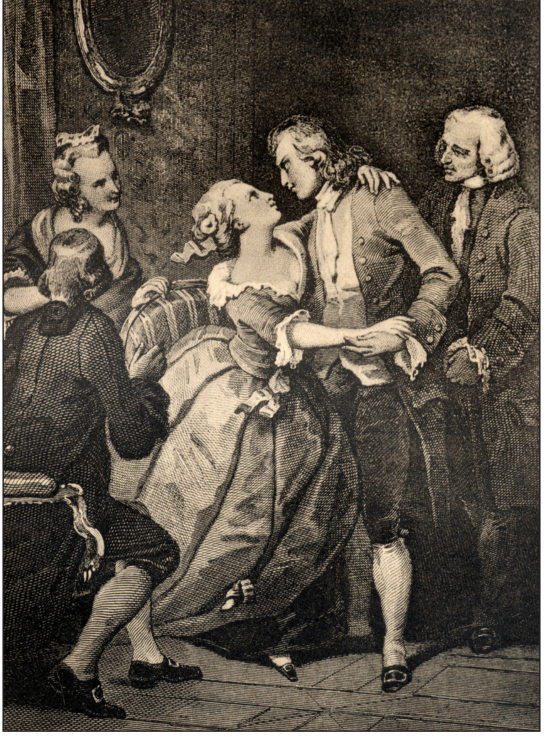
هاشم صالح

ي اعترافاته كتب عن أمه بصيغة شبه أسطورية..ولكن

كانت له أم اخرى في الواقع لأن الأولى لم يتح له التعرف عليها..

البلجيكي ريمون تروسون كرس حياته العلمية كلها لدراسة اعمال جان جاك روسو والتأثير الضخم الذي مارسه على الأجيال اللاحقة ليس فقط في فرنسا او سويسرا وانما في كل انحاء أوروبا. فماذا عن هذه السيرة التي بقدمها استاذ جامعة بروكسيل عن روسو والتي تتجاوز التسعمائة صفحة من القطع الكبير؟ وهل يمكن تلخيصها او ايفاؤها حقها في مقالة واحدة! بالطبع لا. وانا شخصيا كنت احلم، ولا ازال، بتأليف كتاب كامل عن جان جاك روسو، كنت اود لواترك كل شيء واتفرغ له. فهناك اسباب عديدة تدفعني الى ذلك، اسباب لا استطيع الخوض فيها كلها هنا.

يمكن القول بان المفكر



الجزء الاول من الكتاب يحمل العنوان التالى: المسار الصاعد نحو المجد. وفيه يروي المؤلف قصة السنوات الاولى لروسو بدءا من ولادته في مدينة جنيف وانتهاء بنشره لنصوصه الاولى التي عرفت الناس به مـرورا بهربه وهو صغير من جنيف في احـدى الامسيــات وهيمانه على وجهه في احضان البراري غير مبال

واما الجيزء الثاني من الكتاب فمكرس للنصف التالي من حياة روسو، اي بعد ان اصبح شهيرا جدا وملاحقا جدا ايضا. ولذلك فهو يتخذ العنوان التناقضي التالي: الحداد الساطع للسعادة. صحيحً انها سعادة ان تصل الى المجد بعد ان كنت مغمورا او في الحضيض، ولكن ثمن هذا المجد كان غاليا، بل واغلى مما

كان يتصوره روسو. مـن هنا كلمة الحداد المربوطة بالسعادة. ليعنزني القارئ اذا كنت سوف اتوقف فقط عند السنوات الاخيرة من حياة جان جاك روسو بعد ان انهكته الملاحقات الشرسة لعدة قوى تريد تحطيمه بأي شكل. فالواقع ان عظمـة روسو تكمن هنا، فقد ظل صامدا او ثابتا على حقيقته حتى أخر لحظة قبل ان يسقط صريعا ويرتاح. من هنا جاذبيته

التى ادهشت جميع الكتاب اللاحقين من غوته الى تولستوي الى دستويفسكي الى هولدركين.. فقد دفع ثمن كل حرف كتبه. الفصول الاخيرة من الكتاب تحمل العناوين التالية: روسو يدخل في متاهة لا اول لها ولا أخر، روسو مشردا تائها من مكان الى مكان، النضالات الاخيرة او الصراعات الاخيرة لجان جاك روسو، روسو يستسلم للمقاديس ويقول: لتكن مشيئتك يا رب! موت جان جاك روسو، اندلاع الثورة الفرنسية التي رفعت كتاب العقد الاجتماعي الى اعلى مرتبة فأصبح انجيل الثورة، انتشار صوره في كل شوارع باريس على ايدي الثوار و الطبقات الشعبية بعد ان كان ممنوعا في حياته ان يقيم في العاصمة الفرنسية او ان يظهر بشكل علني امام الناس، نقل جثمانه الى مقبرة العظماء (البانتيون) حيث لا يـزال يرقـد حتى هـذه اللحظـة الى جانب غريمه اللدود: فولتـير... كل هذه الفصول والفقرات تتوالى وراء بعضها البعض على هيئة رواية شبه بوليسية شديدة الاثارة

سوف أتوقف قليلا عند صفحة وأحدة يتحدث فيها ريمون تروسون عن عودة روسو الى ذلك البيت القديم الذي شُهد لحظات السعادة الوحيدة في حياته بعد ان هـرب مـن جنيـف، وهـو في السادسـة عشرة من عمره. من المعلوم انه كان يلعب خارج المدينة هو وبعض رفاقه او ابن خالبه بالاحرى. وعندما تأخيرا في العودة كانت المدينة قد اغلقت ابوابها فقرر الهرب هائما على وجهه وعدم العودة اليها ابدا. والواقع انه لم يكن ينتظره احد على عكس ابن خاله: فأمه كانت قد ماتت منذ زمن طويل، بل واثناء ولادته، وابوه تزوج.. وبالتالي فلماذا يعود؟ والى اين؟ لماذا لا يركض في البراري المحيطة بجنيف مثلا بحثا عن بيَّت آخر، عن دفء آخر محتمل. وهذا ما كان، فقد شاءت الصدفة ان تقوده قدماه الى بيت تلك المرأة التي ستصبح أمه بالفعل: اي مدام دو فارنس. فقد استقبلته

بعد تردد في البداية، وأوته. المهم انبه في بيت هذه المرأة التي خلّد ذكراها في الاعترافات بصفصات يبلي الزمن ولا تبلي وجد روسو لاول مرة معنى الحنان المنزلي والحب. وعاش اياما سطعت شمسها طويلا قبل ان تغرب. وهذه المرأة التى لم تكن تقربه بأي شكل هي التي يدعوها في الاعترافات بكلمة: ماما.

فأمه الحقيقية لم يتح له ان يتعرف عليها الامن خلال الذكريات التي حكوها له عنها والتي ذكرها في بداية الاعترافات بشكل مؤثر وشبه اسطوري. وبالتالي فعندما يذكس كلمة ماما في كتبه فإنه لا يقصد أمه الحقيقية وانما هده المرأة التي تعرف



جاك روسو! كانت فخورة به ومذهولة في ذات الوقت. وكان هو ينحني عليها، يقبل عليها وهو في السادسة عشرة من عمره والتي تدعى مدام دوفارنسي. ومعلوم ان أخر نص كتبه ولم يكمله (لأنه مات بشكل مفاجئ) كان مكرسا لها، مهدى لذكراها.. ولكن ظروف الحياة اضطرته الى تركها بعد عيشة بضع سنوات لكي يذهب الى العاصمة ويجرب حظه في باريس: مدينة الوصول والشهرة. ثم كان ما كان وانقطعت الاخبار وماتت مدام دوفارنس دون ان يراها. او قل انه راهامرة واحدة

قبل موتها بسنوات طويلة وكان قد اشتهر واصبح رجلا اخر. وها هو الأن يعود الى البيت الـذي احتضنه وانقذه من هلاك محقق. ها هـو الأن يعود علـى خطاه، الى البيتُ القديم، واذا بالذكريات تنفجر في وجهه دفعة و أحدة. اذا بها تنشال وراءً

ها هو يعود الى البيت النيّ شهد ملاعب صباه وسنوات الفتوة الأولى، البيت

الذي كان عامرا بحضور تلك المرأة المشرقة كالشمس. ها هو يعود وقد شاخ و اصبح

مريضا، مظلما، منهكا من كثرة المناورات

والمؤامرات التي تحاك حوله. ها هو يعود

وقد اثقلته الهموم وضاقت في وجهه

الارضي. ولكن بعد خمسي وعشرين سنة

يكفيه ان يغمض عينيه ولو قليلا لكي يرى) ماما (وهي تركض وراءه في البراري لكى

يكفيه ان يغمض عينيه لكي يرى كل الحياة السابقة تتفجر حية كما كانّت. ولكن ينبغي

عليه أو لا ان يذهب الى المقبرة لكي يزورها

لكأن صوتا داخليا يناديه: بالله عليك اذا

مررت بتلك النواحي القصية، ورأيت ذلك

القبر المهجور الذي امُّحت أثاره او كادت

ونبتت فوقه الاعشاب البرية حتى غطته،

بالله عليك عرج عليه قليلا، انحنى فوقه،

وقبل عنى التراب! وهكذا كان، فبعد أن زار

البيت القُديم وطاف حوله عدة مرات، بعد

ان القى نظرة على البراري المحيطة وهي

فاتنة الجمال بين فرنسا وسويسرا، صعد فورا الى مقبرة الفقراء حيث دفنوها على

عجل. وهناك انبطح على القبر وراح يقبله

ويمرغ وجهه فيه ويبكي حتى ليكاد يسمع نشيجــه عن بعد.. هناك أنحنــى على القبر

راح يكفر عن ذنوبه لأنه لم يستطع ان يشهد

موتهاو لم يساعدها في أواخر حياتها قبل

ان تموت.. وراح يتذكر: أخر مرة رأها كانت قبل بضع سنوات من موتها، وكان

عائدا من باريس بعد فراق طويل وبعد

ان اصبح مشهورا، ولم يكد يتعرف عليها

فى البداية من كثرة ما تغيرت وتدهورت..

و آحس بالرعب وهو يسلّم عليها. واحست

هي بالفرح ولم تكد تصدق عينيها. لم تكد

تصدق ان هـذا الطفل المجهول الذي تعرف

كل نقاط ضعفه واحدة واحدة والذي

جاءها يوما ما مشردا تائها قد اصبح جان

لكى يحتضنه بكلتا يديه.

بعضها البعض كفلم سينمائي.

سنو ات شيايه.

وسط العاصمة الفرنسية. وقد كتب شخص وحيد على وجه الارض بلا دعامة

يديها..

هذه العودة على الماضي كانت ناعمة، يقول ريمون تروسون، ولكنها سحقت قلبه سحقاً. فالماضي لن يعود. وتلك المرأة الشقراء الجميلة التي استقبلته يوما ما من عام (١٧٢٨) وفتحت له بيتها لم تعد هنا لكى تملأ الدنيا بحضورها. وفي قبرها لم يُدفن جسدها الغالي فقط، وانمّا اجمل

ثم راح يسأل الجيران عنها وعن اخبارها.. وعرف بأنها افتقرت جدا في اواخر حياتها بعد ان كانت عزيزة، بل ومضيافة تفتح بيتها للقريب والبعيد. وادرك عندئذ ان اعداءه ضربوا هنا ايضا... لقد ارادوا ان يذلوه باذلالها. وقد نجصوا. ألم يقسم الوزير شوازيل يمينا بالله بانه سيركعه، او سيقصم ظهره اذا لم يركع؟ ومن يستطيع ان يتحدى ارادة الوزير القوي للويس الخامس عشر؟الم يوصلوه في اواخر حياته الى حافة الهذيان والجنون؟ لقد اصبح يخشى ان يشوهو اكتبه بعد موته او يزوروها ويحرفوها فراح يبحث عن اصدقاء خلص لكي يضعها وديعة بين ايديهم، لكي تنشر كمياً هي بعد موته. ينبغى العلم بأن الاعترافات، و الحوارات، و احلام المتنزه المتوحد، لم تنشر في حياته لأنسه كان ممنوعا عليسه النشر بعد ان صدر في حقه حكم بالسجن المؤبد والاعتقال.

وقد وصل به الأمر في احدى المرات الى حد التفكير بايداع مخطوطته في كنيسة نوتردام الواقعة في منطقة الحي اللاتيني عليها الكلمات التالية: يا إله المقهورين المضطهديين. يا إله الحق والعيدل، تقبل هذه الوديعة من شخص غريب عاثر الحظ،

شخص أهين واحتقر من قبل جيل بأسره. شخصى تهكموا

به وأذلوه وخانوه... أنتظر بكل ثقة رحمتك، وأتوكل على عدالتك، وأستسلم

لحسن الحظ فإن الكنيسة كانت مغلقة

في البوم الذي ذهب فيه النها لايبداع المخطوطة. وذلك لأنه لو اودعها هناك ووقعت فى يد كاهن كاثوليكى متعصب ضد البروتستانتيين لضاعت حتما او لمزقت. يضاف الى ذلك انهم ما كانوا يعتبرونه فقط زنديقا لانه ينتمي الى مذهب الاقلية البروتستانتية وانما كان كافرا ايضا لأن تفسيره للدين المسيحي يتناقض كليا مع تفسيرهم. وبالتالي فهو مدان في جميع الاحوال. والانكسي من ذلك هـو ان طائفته ايضا كانت تدينه بسبب افكاره الجريئة اكتر من اللزوم عن الدين.. وهي الافكار التي سوف تنتصر بعد عشر سنو ات فقط على موته. بل وسوف تشكل زبدة الاعلان الشهير لحقوق الانسان والمواطن بعدان دشنت عصر الحداثة الروحية والفكرية. فجان جاك روسو استطاع ان ينقذ الجوهر الروحاني والاخلاقي للدين المسيحي بعد ان قدم عنه صورة عقلانية مقنعة، ولكن سابقة لاوانها. ولهذا السبب فلن يرى الضوء في حياته، لن يرى نهاية النفق. وقد وصل به الامر في لحظة يأس عارم الى حد النزول الى شوارع باريس لتوزيع المنشور التالي على المارة:

الى كل فرنسي لا يبزال يحب العدالية والحقيقة. ايهاً الفرنسيـون! انى اتوجه البكم مباشرة. يا أيتها الاملة التّي كانت سابقا طيبة واخلاقية، ما الذي اصابكم؟ لماذا تغيرتم ولماذا تضطهدون هذا الاجنبي الفقير الذي يعيش في حماكم؟





لماذا كل هذه المقالب، والمؤامرات،

والاكاذيب والاشاعات التي تحاك ضدي؟

ولكن المارة لم ينتبهوا اليه وهو يمديده

اليهم كالشحاذ لكي يعطيهم ورقة المنشور.

واذا ما انتبهوا واخدوه منه فسرعان

ما كانوا يعيدونه اليه بعد قراءته او

يرمونه في الأرض بعد ان يشكوا في قواه

العقلية.. وهكذا لم يجد شخصا واحدا

يتفهمه، واحسس وكأن الارضس تميد من

تحته. احس وكأنه في صحراء من البشر.

لم يكن يعرف ان يومه لم يجئ بعد. وانه

لن يجيء الابعد موته حيث ترفع باريس

كلها صوره على رؤوس الاشهاد. اما

الأن فلا وقت له. وسوف يلذوق طعم الذل

و الأضطهاد حتى الثمالة. ذلك انه لا نبي في

قومـه. في الواقع انه كان يعرف ان لحظته

ستجيء والدليل على ذلك انه كتب الكلمات التالية: مهما فعل البشر ضدي، فإن السماء سوف تفعل فعلها يوما ما. لا اعرف متى ولا كيف ولا اين. ولكنها سوف تنتقم لي، سـوف تنصفني. كل ما اعرفه هو ان الحكم الاعلى جبار وعادل، وان روحي بريئة ولم استحق كل هذا المصير.

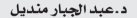
الشيء العجيب في روسو، وهنا تكمن عظمته ايضا، هـو أنه لم ييأس من رحمة الله على الرغم من كل ما فعلوه به طيلة العشرين سنة الاخيرة من حياته. لم يسقط في مهاوي العدمية كما حصل لبعض المفكرين الآخرين. ولم يكفر بمفهوم الحق والعدل حتى بعد ان مرغوه بالوحل وشوهـوا سمعته عن طريـق الاشاعات في شتى انصاء اوروبا. لقد ظل واثقا من ان الحقيقة سوف تظهر يوما ما، وان قوى الظالام والدسيسة والاجرام حبلها قصير. واعتقد أن هذا أكبر درس قدمه لنا. وهو درسى ينبغي ان نحفظه جيدا لأنه صالح لكل المجتمعات والعصور

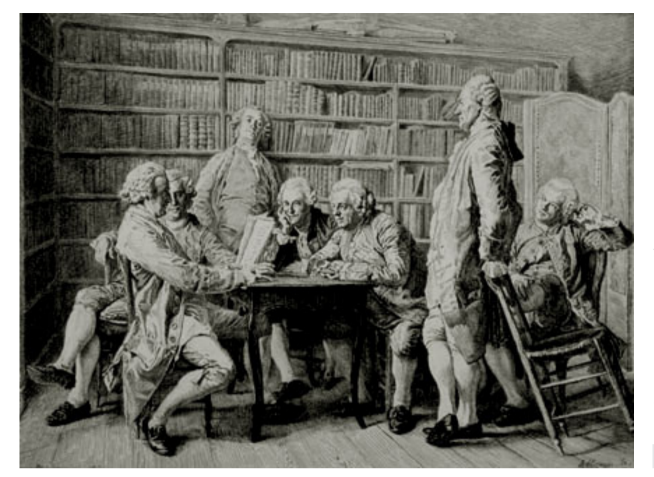
عن جريدة الشرق الاوسط/ تموز/٢٠١٠





جان جاك روسو هو اديب وفيلسوف ومفكر سياسي فرنسي كان لافكاره اثر كبيره في عصره ولاسيمافي عملية التمهيد للثورة الفرنسية الكبرى (١٧٨٩) التي غيرت وجه اوربا والعالم. ولد روسو في عام ١٧١٢ في جنيف/ سويسرا لعائلة فرنسية فقيرة ـ وقد واجه منذ طفولته قسوة الحياة وظلم المجتمع لذلك فقد نشأ ثائرا ضد النظام الاجتماعي وضد الحضارة الجديدة وضد عدم المساواة التي نميز بين الناس وفقا لمختلف الاسس والاسباب سواء الاسس السياسية او الاسس الاقتصادية او القومية..الخ.





### فيلسوف عصر التنوير في اوربا...

عاشى روسو طفولة بائسة فقد توفيت والدتله بعد موليده مناشيرة وتكفيل انوه بتعليمه القراءة والكتابة وكان منذ الطفولة يعوده على قراءة الادب والفلسفة والتاريخ الامر الذي ساهم في ثقافته المبكرة. وعلى الرغم من انه التحق بالعمل في كثير من الحرف العدوية التسطة الآأنه كان مولعا بالمطالعة وقراءة كتب كبار الكتاب والمؤلفين.

وترك جنيف وترك معها البروتستانية مذهب ابائه واجداده وراح سائصا ومتشردا في كل انحاء اوربا وكان يقطع اغلب المسافات ماشيا على قدميه مثل قدماء فلاسفة الاغريق الذين كانوا يدعون بالمشائين. فقد مشى من جنيف متجولا في سافوى عبر جبال الالت الى تورين ومن تورين الى فرنسا. وقد كان يعشق الطبيعة ويشعر بنشوة صوفية وهو في احضانها لذلك فقد كانت مناظر الجبال والغابات والبحيرات الجميلة في تلك الاماكن تصقل افكاره وتجلوها وتتوافق مع طبعه الرومانسي الذي كان يميل الى الاستغراق في الاحلام واطلاق العنان لخياله وافكاره وقد ظهر كل ذلك في اعماله الفلسفية أو

تتسم مؤلفات روسو بالصفاء والنقاء والصوفية فهو يدعو الى تنوير متوازن يراعي الجسد والروح ويراعي العاطفة والعقلّ وهدفه النهائي هـو الاخـاء و والمساواة بين البشر.

في عام ۱۷۲۸ وكان عمره أنذاك ستة عشر عاما كان يهيم على وجهه في الحقول بغير مأوى ولكن بتوصية من الاب (يونيفير) قامت السيدة المحسنة مدام دي وارانس بأيوائه والاحسان اليه وكانت هذه السيدة كاثوليكية تحولت الى

التى يقودها ملك سردينيا بدفع الروات نظير تحويل الناس من الكاثوليكية الى البروتستانية. التحق روسو بأحدى المدارس الاكليركية ولكن ذلك لم يدم طويلا فقد عاود حياة التجوال والتشرد ومارس مختلف الاعمال والوظائف مثل العمل بفرقة موسيقية ونسخ القطع الموسيقية و العمل كموظف في دائرة للمساحة و العمل كمعلم خصوصي في مدينة ليون والعمل بوظيفة سكرتير لدى سفير فرنسا في

المذهب البروتستاني تحت تأثير الحملة

والتحصيل العلمي بكل قوة واندفاع. انتقل روسو الى باريس في عام ١٧٤١ وبدأ الاتصال بالاوساط الادبية والفكرية حيث اخذ يشارك في الفعاليات والندوات والتجمعات السياسية والفلسفية.

البندقية...الـخ وكان من خلال عمله في كلّ

تلك المهن لا ينقطع عن القراءة والمتابعة

كانت نقطة التحول في حياة روسو عندما اعلنت اكاديمية ديجون الفرنسية عن مسابقة تمنح من خلالها جائزة لافضل مقال عن تنمية النشاط في العلوم والفنون ودور هذه التنمية في تقويم السلوك الاخلاقي وقد ساهم روسو في هذه المسابقة بمقال تحت عنوان بحث علمي في العلوم والفنون في عام ١٧٥٠. وقد كان الفوز الذي حصل عليه المقال في المسابقة هو البدايـة الحقيقة للمجد الادبي والعلمي الذي تكللت به اعمال روسو اللاحقة حيث فتح امامه باب الشهرة العريضة.

لقد كانت هذه المقالة بمثابة البداية لمشروع روسو التربوي. فالغاية من تربية المواطن عند روسو هي الحصول على الحريـة والفضيلة معا ومن اجل الحصول على هاتين الثمرتين لابد من البدء ومنذ الطفولة ومتابعة التربية حتى يصبح الطفل رجلا

والرجل هو الانسان والمواطن معا والتربية تصنع السياسة والمواطنين لان كل مواطن هـو سياسـي. ولا يمكن ان تكون هناك وطنية بلا حرية ولا حرية بلا فضيلة.

كان روسـو يبـدو للاخرين وكانـه شخص غريب الاطوار وخارج عن الاطر والتقاليد الأجتماعية لذلك فقد اختلف مع الجميع بمن فيهم الفلاسفة. اما بالنسبة للاصوليين المسيحييين فقيد شنبوا عليه حمليه شعواء وكفروه وادانوا افكاره واعتبروها خطرا كبيرا على الشباب وخروجا على العرف السائد لذلك فأن روسو الذي احدث القطيعة مع الافكار الشائعة في عصره دفع الثمن غالياً بان حاربه المحافظون وعزلوه وحاصروه. ولكن كل ذلك لم يمنعه من ان

يصبح ضمير عصره ومنارته الفكرية. عندما كان روسو يسير في شوارع باريس كان الشارع يحتشد بالفضوليين الذين يرغبون برؤية الرجل الذي شغل الناس والندى كان يمثل ظاهرة غير مسبوقة انبثقت لاول مـرة في القـرن الثامـن عشر بداية عصر التنويس حيث حل المثقف العلماني محل المثقف التقليدي ورجل الكنيسة واصبح بمثابة القائد الجديد لعقول الناس وضمائرهم.

كتب روسو الكثير من الكتب في الادب والفلسفة والفكر السياسي ولكن اهم هذه و الكتب هي:.

١. عدم المساواة بين الناس ١٧٥٥ م ٢. هيلويز الجديد ١٧٦١ م ٣. العقد الاجتماعي ١٧٦٢ م ٤. اميل ١٧٦٢م ٥. الاعترافات ١٧٧٢ م

لم يفكر روسو اطلاقا في اقامة مجتمع قائسم على المساواة المطلقة ولكنه اراد ازالة الجو وتخفيف حدة التناقض بين البشر

فهو يسعى الى تقليص الفجوة بين الناس الاكتشر فقيرا والاكتشر غنى لان ذليك سوف يزيد من تماسك الشعب وبالتالي من تماسك الدولة حيث لا يجب ان يكون هناك ثراء فاحش ولا فقر مدقع ويجب ارساء كل ذلك على قوة التشريع.

فى كتابه (هيلويز الجديد) والذي هو مزيج من الرواية الرومانسية والفلسفة التربوية يوجه روسو سهام النقد الى المبادىء الاخلاقية الزائفة والتي كانت سائدة في المجتمع حيث يصور العلاقات الانسانية بشفافية وشاعرية ويهاجم قسوة المجتمع وقسوة التقاليد الجامدة التي تقتل المشاعر وتشجع الزيف و المرءاة.

في روايته الطويلة (أميل) وهي رواية في التربية وعلم النفس حيث يقول فيها روسو ان الاطفال ينبغى تعليمهم باناة وتفاهم ويجب على المعلم أن يتجاوب مع رغسات الطفسل واهتماماته ولايجب باي حال اخضاع الطفل للعقاب الصارم كما يجب عدم اجباره على الدروس الملة. ويعتقد روسو ان الناس ليسوا مخلوقات اجتماعية بطبيعتهم بل ان من يعيشون منهم على الفطرة يكونون رقيقي القلب وليست لديهم اي بواعث او قوى داخلية تدفعهم الى ايـذاء الاخرين ذلك ان المجتمع هو الذي يفسد الافراد من خلال ابراز ما لديهم من ميل الى العدو انية و الانانية.

اما كتاب (الاعترافات) فقد كان فتحا جديدا في ادب السيرة الذاتية. فلاول مرة منذ عهد القديسس اوغسطين يتحدث كاتب عن نفسه بمثل هذه الجرأة والصراحة ويكشف خفايا نفسه ويتحدث عن مشاعره الداخلية بكل شفافية ويضرب للاخرين مثلا في النزاهة والصدق مع النفس ومع الاخرين من دون اي بهرج زائف او اقنعة.

تحدث روسو في كتاب الاعترافات عن حياته الشخصية وعن ماضيه وعن معارفه بضمير مفتوح وكأنه يضرب المثل للاخرين في الشجاعة والاستقامة. وهو يقول في بداية الاعترافات انه يقوم بعمل لم يقم به احد مـن قبل ولن يقدر علـى فعله احد فيما بعد (اننی ارغب برسم صورتی بکل صدق فأنا فقط اعرف مشاعري واسرار قلبي وانا لم انسى الصالح من افعالي ولم اضف

من الخير مالم يكن موجودا بالفعل) اما كتاب (العقد الاجتماعي)الذي يعد علامة بارزة في تاريخ العلوم السياسية فقد طرح روسو فيه افكاره فيما يتعلق بالحكم وحقوق المواطنين. فالعقد الاجتماعي هـو الرغبة في وحـدة الجسـم الاجتماعي وتبعية المصالح الخاصة لللأرادة العامة. فالعقد الاجتماعي هو ليس عقدا بين افراد ولا عقدا بين الافراد والسلطة بل ان كل واحد يتحد مع الكل. فالعقد معقود مع المجموعة. وكل واحد يضع شخصه وكل قدراته تحت سلطة الارادة العامة. وسيادة الشعب هي خير ضمان للحقوق الفردية. والانسان يمتلك حريته بطاعته للقوانين. والشعب الحر يطيع ولكنه لا يطيع البشر بل يطيع القوانين. فالشعب الحر ليس له

في العقد الاجتماعي يقترح روسو الدين المُّدني الذي يقول انَّـه الوسيلة الفعالة في تحقيق الوحدة الاجتماعية. في عام ١٧٧٨ ساءت حالبة روسنو الصحيبة وداهمتنه الوفاة بسبب مضاعفات مرض التهاب المرارة الذي كان يلازمه طوال حياته. بعد الثورة الفرنسية قررت حكومة الثورة في عام ۱۷۹۶ نقل رفات روسو الى مقبرة العظماء في البانتيون حيث تم دفنها في احتفال مهيب.



# الرصافي وروسو في حياتهما الخاصة والعامة

ليس اشق على من ان اختار جانبا من الجوانب المتعددة التي تتألف منها حياة الشاعر المناضل الخالد الرصافي لاتبسطفي الحديث عنه بمناسبة الذكرى السنوية الثانية التي مرت على مبارحته هذا العالم الصاخب. للتناقض في كل ناحية من نواحيه الى العالم الآخر حيث يجد الراحة من اللغوب الذي عاناه، ويلتمس السلوى عن الاضطهاد

#### عبد القادر البراك

صحفى عراقى رائد



وليسس رد هذه المشقة الى ان المصادر التي تيسـر لى الحديـث عـن الرصـافي قليلــة، ولا لاني من المسلمين بان التعويل على دراسـة اثــار الرصــافي في الكتابــة عنــه ليسس بذي جـدوى، بـلّ انّ كـثرة المصادر التي بين يدي نفسه، ووقو في على كثير من حوادث الرصافي التي لم يكتب لها ان تدون واعجابي للتنامي به والذي زاد من شدته معرفتي الشخصية له. وملازمتي الطويلـة لمجالسـه، هـى التـى تـذر فكري مرتبكا وتترك بياني الصنيل عاجزا عن ذلك لان الرصافي بالنُسبة الى "كالغزالي بالنسبة الى ذلك المستشرق الذي استقصى جميع أثار حجة الاسلام وجميع حوادثه، وتعرف على مختلف الاراء فيه واخرج كتابا مفصلا عنه استهله بكلمة قال فيها (الغزالي رجل لا ينتهى الحديث عنه)!!

اجل اني لاجد نفسي بمكان هذا المستشرق حين اهم بالتحدث عن الرصافي ولكن ذلك لن يصدني عن ان اكتب فيه بمناسبة ذكراه الغالية بعض الكلملات، لانه ليس مما يجعل ان تمر ذكرى هذا الشاعر المناضل – الـذي افنى عمره واوقف جهوده التي

كابد من جرائها شتى الوان الاضطهاد في سبيل خدمة امته – دون الوقوف منها موقف الاجلال والاكبار والاشادة وقد يبدو غريبا للقراء ان تكون ثمة صلة بين الفكر الفيلسوف (جان جاك روسو) والرصافي سيما وان الفرق بعيد بينهما

من ناحية التفكير الذي كان يملأ رأس كل منهما، الا أن استغرابهم هذا سيزول اذا اكدت لهم ان حياة الرصافي في مثل ما لقاه زميله. اكثر حو ادثها قريبة الشبه من كثير من الحوادث التى تؤلف حياة كثير من عظماء الفكر والادب في التاريخ البعيد. وان اراءه وافكاره تتفق مع اراء كثير من ذوي الرأي والفكر ليس في بواعثها فحسب وانما في تشابهها، وان من اليسير على من لا يعرف اي جوانب الرصافي حرية بالدرسس وقيمته بالتناول ان يرجع الى طريقة المقارنة والمشابهة بينه وبين انداده في العبقرية والنبوغ ليضرج من ذلك بحكم عليه يمين مكانه بين الرجال الذين قـورن بهم. لـيرى ان حياة كل مـن روسو والرصافي الخاصة قريبة من بعضها في

الرصافي مشردا فمن العراق الى فلسطين، الى لبنان فسأئر الاقطار الشرقية، فلقى

من اعتادوا العيشس في الظلام ومن دأبوا

على الافساد من طريق تشويه سمعة كل

مناضل يسعى لرفاه الشعب ويهدف لاقرار

وكما اخذ الكثيرون على الرصافي عيشه

على حساب اصدقائه الكبيرين لادبه

وشخصه اخذوا على روسو ايضا فقد

عاشس روسو على حساب امثال هؤ لاء

الاصدقاء النبلاء، فاذا قام (السعدون)

باعانة الرصافي فقد قام (الركيـز

جيراندان) باعاشـة روسو صاحب (العقد

وهذه الاوجه القليلة من التشابه بين حياة

هذين النابغين ما كان لي ان اتناولها لولا

انها شكلت بعض المؤاخذات التي كان وما

يزال خصوم الرصافي يشنعون بها في كل

اما الحياة العامة فقد كان التشابه بينهما

فقد كان روسو من دعاة الديمقراطية

الثائرين ولكنه لايمرز صرخاته بالتوجيه

العلمي الذي يعين الواجبات ويرسم

الخطوات ويعين النتائج، وانه قد غذى

الشورة الفرنسية التي غيرت الكثير من

الاجتماعي) حتى اخترمه الموت.

السيادة الوطنية.

مجال يتسع لهم.

كبيرا فيها.

اكثر من مجال واحد فكلاهما نشأ يتيما، وكلاهما لم يستقر في بلد من البلاد، وانما انفقا عمريهما مشردين تطاردهم السلطات ويتهددهم العيش بضروراته وتكاليفه، فقد عاش روسو متنقلا بين سويسرا وانكلترا وفرنسا وسواها من بالد اوروبا لا يكاد يجد في احد منها العيش الهاديء الذي يمكنه مّن مو اصلة نتاجه الفكري، وتنقل

وبمقدار ما قاسى روسو من تشنيع خصومه بما يكتنف حياته الخاصة من مفاسد، كابد الرصافي من هذا التشنيع الـذي لم ينغص عليـه حياته فقـط، وانما استمر حتى بعد ان حسم الموت بينه وبين الحياة الفانية التي عاشها وعلى يد من يتوخى منهم الناس الانصاف (كالشبيبي) و (الزيات) ولم تكن هذه المفاسد العزوة الَّى كل منهما الانتيجة لصراحتهما المتناهية في التحدث عن كافة الامور العامة منها والخاصة، تلك الصراحة التي لا ترضى

فى شجب طغيان الدولة العثمانية و أعوانها، واناشيد ثائرة في مقاومة الاستعمار وماجوريه قد زادت من الشعور الوطني في نفوس العرب عامة و العراقيين

مفاهيم الحياة واعتبرت اكبر نصر للقوى الشعبية في تاريخ النضال الإنساني المستمر، وكذلك كان الرصيافي "قصائد

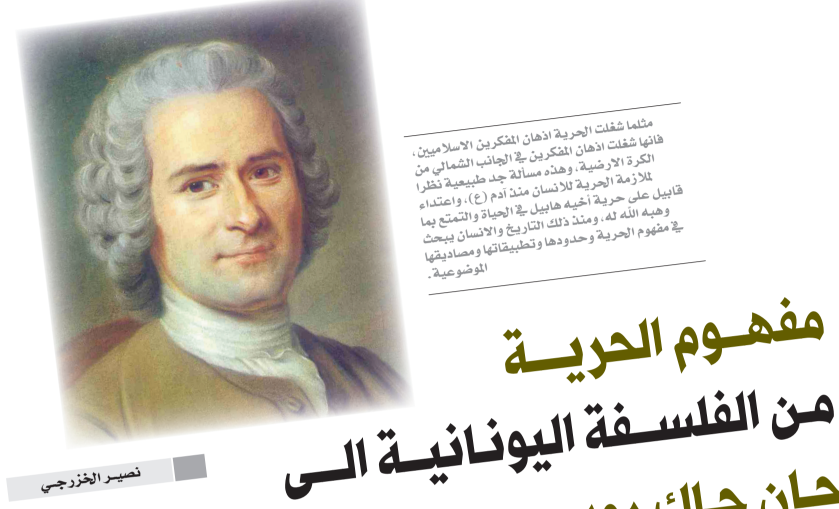
والباعث على ايمانهما المسبق بالشعب والدعوة الى الثورة في سبيل الشعب واقـرار حقه هو ايمانهمـّا – على ما يقول روسو - بان "الشعب منبع الفضائل ولا أحسب القراء بحاجة الى التدليل على ذلك وحوادث الرصافي ملء الاسماع والافئدة واذا كان (روسو) قد اولى مباحث التربية جهودا مشكورة فان تقارير الرصافي التي نظمها يوم كان مفتشا في وزارة المعارف العراقية قريبة منها لان كلا منهما كان ينزع في التربيـة الى التوفيـق بـين المقتضيات الواقعية وبين العلم.

وليست دعـوة الرصـافي في الرجوع الي الطبيعة الاصدى لنداء كان يردده روسو، والدافع على دعوتهما متقارب بالنسبة الى . الظروف المتشابهة التي مرت ببلديهما في العصرين الذين عاشا فيهما.

هذه لمحات مختصرة عن التقارب بين روسو والرصافي في بعض خطوط حياتهما العامة والخّاصّة. لابد ان نختمها - على سبيل المقارنة - بالتساؤل هل كوفئ الرصافي بمثل ما كوفي به سلفة؟ وهــل جوزي علــی جهاده بشــيء يدل علی الرغبة في انصافه؟

ذلك ما نترك الاجابة عليه للاجيال القادمة.

" كتبت للعدد الخاص الذي اصدرته مجلة الشعلة في ١٨ أذار ١٩٤٧". عن كتاب (اعلام من الشرق)



#### الحرية عند فلاسفة اليونان

جان جاك روسو

وذهب على مذبح الحرية الكثير من الانبياء و العظماء و المفكرين، و فضَّل البعض ان يهب حياته ويزهقها على يد اعدائه لئلا يتنازل عن حريته وبما يؤمن، وبما يعتقد بانه حقه في القول والفعل بما يراه حقا، اذ: "ليس هباك شيء اهم من حرية الارادة"(١)، مثلا فضًّل سقَّراط (Socrates) (٣٩٩-٤٦٩ ق م) واضع باب التعريف في المنطق القديم، والذي اعطى للناسس الثقة بوجدانهم عن . فوضى السياسـة وتشكيك الجدل(٢)، فضل هذا الفيلسوف في بلد رفع اول ما رفع لواء "الديمقراطية المباشرة" الموت على التنازل عن افكاره وحريته، كانت افكاره و ايمانه بحريـة التعبير هـى السبـب وراء محاكمته المشهورة "ففي سن السبعين قدم سقراط لمحكمة اثينا بتهمة عقوق مبادئ اله اثينا وافساد عقول الشباب من خلال تساؤ لاته المستميرة "(٣)، كان يدرك خطورة الموقف وقد: "رأى سقراط انه لن يعامل بتسامح، وحضيه اصدقاؤه على الفرار من اثينا فرفض، ولم تكن الا ايام حتى عقد له مجلس مؤلف من ٥٠٠ قاض لمحاكمته.. قال سقر اط: ليس على الارض انسان له الحق في ان يملي .. على الاخر ما يجب ان يؤمن به أو يحرمه من حق التفكير كما يهوى.. مادام الانسان على وفاق مع ضميره فانه يستطيع ان يستغني عن رضا اصدقائه وان يستغني عن المال وعن العائلة وعن البيت، ولكن بما انه لا يمكن ان يصل الى نتائج صحيحة بدون ان يفحص المسائل، مالها وما عليها، فحصا تاما فانه يجب ان يترك الناسس احرارا، لهم الحريـة التامـة في مناقشـة جميـع المسائل

بدون ان تتدخل الحكومة في مناقشتهم. ويضيف الكاتب المصري سلامة موسى (۱۸۸۷-۱۹۵۷م) أن حجيج سقراط في دفاعه عن نفسه ورد تهمة الكفر التي اتهم بها كانت قوية الى حد ان خاطبه المجلس في الكف عن تعليم تلاميذه بحيث اذا وعد وعدا صادقا بذلك فان المجلس يعفو عنه، فكان جواب سقراط على هذه التسوية: كلا، مادام ضميري، هذا الصوت الهادئ الصغير في قلبي، يأمرني بان اسير واعلم الناس طريق العقل الصحيح فانى سأوالى تعليم الناسس إصرح لهم بما في عقلي بدون اعتبار واذاكان سقراط قد وصف الحرية بانها

حريـة الناسل في مناقشـة جميـع المسائـل دون رقابة سلطوية فان تلميذه افلاطون ()(۳٤٧-Plato٤٢٧) ميبر الحريـة مفصلا هاما في حياة الناس: "وان النفس، بحكمة العلم، أيّ النظر والتأمل في الحقائق الأبديـة، تستطيع ان تنفصـل عـن الجسم، (وتنصدر) منه، فالنفس تصل الى حريتها عن طريق النظر، والتأمل، والحرية هي الارتقاء بواسطة الجدل العقلى نحو الوجود المطلق". (٥) وافلاطون هنّا يعول كثيرا على الحرية، لانه زعم ان الانسان عاشُّ بروحه المثالية قبل ان يعيش ببدنه، في عالم اسماه (عالم المثل): "وهناك عرفت روح الانسان روح الحقائق "(7)، فهو يرى ان الحرية ضرورية لان يصل الانسان الى ذلك العالم، عالم المثل، فالحرية عنده هي انطلاقية الانسان نحو كماله من دون عوائق او حواجز مرتبطة بشوائب الارض و الجسد، ليس هذا على الارض فحسب، فهو يعتقد: "ان نفوس الفلاسفة الذين يناضلون

في حياتهم من اجل ملاحقة الحكمة والسعى ورّاء نيلها ستتحرر بعد الموت من كل قيود الجسد ولوثاته".(٧) وهذه اشارة واضحة من افلاطون الى ان الانسان سيعود كما جاء الى عالم المثل، ولكن شريطـة ان يكون حرا في متابعة الحكمة و ان لا يقيد نفسه باو اصر الارضى والجسد، وبالطبع فان هذه مرحلة متطورة في سلوك الانسان قليل من يرتقي اليها، وعند ّحديثه عـن المدينة الفاضلة التي ينشدها او مدينة الحرية والديمقراطية فانة يشير الى حرية: "كل انسان في ان يرتب وينظم حياته بالصورة التي تناسبه تحت قانون ينطبق على الجميع (^)، ففي المدينة الفاضلـة يـرى افلاطـون: "أن الحريـة هي افضـل و اكمل ما يملكـه الناس، ولذلك فهناك مدينية واحتدة فقيط هيي عندما يمليك المرء

الحرية الطبيعية للعيش بسلام".(٩) ان التأكيد على تجرد الروح في حياة الانسان وحريته نجدها في فلسفة خريج الاكاديمية الافلاطونيـة في اثينا، الفيلسـوف ارسطو (Aristotle) (۳۸٤–۳۲۲ق م)، فهـو قـد وجد ان النفس هي مدار حياة الانسان ونشدانه للحرية والعيش بسلام وطمأنينة.

#### الحرية المشروطة:

وكما صعب على المفكرين المسلمين، ان يهتــدوا الى تعريف جامع مانــع لها، كذلك لم يهتد اليه المفكرون الغربيونِ، يقول الباحث العراقي الشيخ أل نجف: "واذا ما طالعنا الـتراث الغربي في تعريـف الحرية وتحديد معناها ومفهومها رأينا فيه تأكيدا متواصلا على وجود تعاريف ومعان مختلفة كثيرة

للحريـة حتى قال مونتسكيـو انـه: ليست هناك كلمة اعطيت معانى مختلفة كالحرية، ثم عرفها بقوله: ان يقدر المرء على ان يعمل ما ينبغي عليه ان يريد، وألا يُكره على عمل ما لا ينبغي ان يريد، هي الحق في ان يعمل المرء ما تجيزه القوانين العادلة، واذا كان المواطن ان يعمل ما ينهى عنه كان لغيره

نفس هذا الحق فتلاشت الحرية ".(١١) ونلاحظ في هذا التعريف انسجاما في رؤيـة القانــوني الفرنسـي مونتسكيــوّ Montesquieu Charles Louis) De) (١٦٨٩–٥٥٧١م) للحريـة وتأطيرها بالقانون، وهو انسجام نابع من خلفيته القانونية وهو مؤلف كتاب (روح الشرائع) الذي كان له تأثير غير قليل في تطور دستور فرنسًا في عهد الثورة التي أندلعت بعد ٣٤ سنة من وفاته، وقد اشتهر عنه قوله ان المملكة التي توجدها الصرب تحتاج الي حـرب لتحافظ على كيانهـا(×) ويقدم "ُكتاب روح الشرائع الى جانب كتابيين اخرين دروسا حول الطغيان والحرية "(١٢) لكننا نجد الفيلسوف توماس هوبز (Thomas (۱۹۸۸)(Hobbes) البريطاني الذي يعد أحد أضلاع المثلث الفكري السياسي الى جانب ميكافيللي وسبينوزا، الذين ساهموا في وضع النظريات السياسيــة للدولة الحديثة في بريطانيا وفي اوروبا، لا يعول كشيرا على القانون، فهوّ يعتقد ان كينونة الحرية في الانسان دافع اساسى لإعمال حريته وليس القانون، يقو البروفيسور ريتشارد توك(Richard Tuck)استاذ القانون الدولي في جامعة هارفارد الإميركية: "لقد اخذ هوبز في عمله السياسي عهدا، بانه اذا لم يكن الانسان حرا

بحق وحقيقة، فليس هناك موضع للادعاء بان هذا الانسان يكون متمتعا بالحرية فقط عندما يكون تحت نظام قانوني معين.. اذ تبقى الحرية عند هوبر نصا يمتلك معنى واسعاً، ولكنه مشروط بعدم وجود موانع لاحراز ما يرغب فيه الانسان، فالارادة او الرغبة لوحدها لا تكفى لاطالق معنى الحرية"(١٣)، يفهم من كٍلام هوبز ان الحرية ينبغى ان تكون جزءاً من الانسان لا ان تقوده القوانين اليها، على ان تكون هذه الحريـة حقيقيـة لا وضعيـة، وهوبز صريح في مدعاه، فامتلاك الارادة والرغبة لا يعنيان الحرية بعينها مادامت هناك موانع تحجز الانسان عن تحقيق رغبته وتمرير ارادته، وهوبــز كغــيره مــن رواد الفكــر السياســى الغربي، يؤمن ان حرية الانسان تنتهي عند حريـة الاخرين، على انه ذهـب في تنظيره السياسي كالفيلسوف الإيطالي ميكافيللي (Niccolo Machiavelli) ١٥٢٧م)، الى دعم سلطة الملك وتنازل الناس عن بعض الحقوق الشخصية لصالح سلطة الملك. (١٤) لكن هوبز رفض وهو يتحدث عن اهميـة الحريـة وقد وصفهـا بانهـا "انعدام المعارضية "(١٥)، رفض الحريبة الزائدة غير المقيدة اذ: "أكد بان هذه الحرية ليست الحرية الحقيقية لانها خارجة عن السيطرة، بالاحرى سيكون الانسان مستعبدا من خلال سيادة حالة من الخوف المطرد المستمر.

نصيسر الخزرجي

ان المصالح الشخصية الخاصة وحتى الحياة نفسها ستكون عرضة للرعب والذعر من قبل إعمال الاخرين لحرياتهم. ان الحرية المطلقة تقود الى فقدان مطلق للحريـة الحقيقية".

وكما ان الحرية لدى هوبـز مشروطة بعدم



الاعتداء على حرية الاخرين فانها مشروطة الفضا بعدم ايذاء النفس، يقول ريتشارد توك: "اعتقد ان السيد هوبـز لا يقول بان المدين الطبيعي للانسـان في الحرية تسمح هنـا المام بعد اخلاقي على علاقـة بالحرية، فالانتحـار مـن الحرية الذاتية لكنـه ايذاء فالانتحـار مـن الحرية الذاتية لكنـه ايذاء البنفس و ازهاق لهـا، وقطع عضو من اعضاء البخسـ حرية ذاتيـة، ولكن العمليـة ألحقت العضـو في ظـروف اخـرى عمليـة انسانية العضـو في ظـروف اخـرى عمليـة انسانية مطلوبـة ومـن الحريـات المحمودة المباحة، مثـل ان يتبرع الانسان بإحدى كليته لانسان اخر محتاج لها، او ان يتبرع باعضاء جسده كقطع غيار بعد مماته. (١٨)

وعدم الاضرار بالنفس هـو رأي ذهب اليه الفيلسـوف الفرنسـي جـان جـاك روسـو (Jacques Rousseau) (۱۷۱۲–۱۷۱۲م)(×) يقول روسو: "لا تعتمد الحرية على ان يفعل الفرد ما يريد بارادته الخاصة، بقدر ما تعتمد على الا يخضع لارادة شخص اخر، وهـي تعتمد اكـثر على عـدم خضوع الاخريـن لارادتـي الخاصـة، ففـي الحريـة العامة

ليس لاحد الحق في ان يفعل ما تحرمه عليه حرية الاخرين، ان الحرية الحقة لا تدمر نفسها قط (١٩)، ويجادل روسو الفلاسفة الاخرين مؤكدا: "أن الناس بطبيعتهم يكرهون أن يكونوا مقيدين بالقوانين، ولكنهم يجدون انفسهم في مأزق بدون قوانين، فالناس لا يكونون جيدين وصالحين في حالة الفوضى، فهم سيقتنعون بان غياب القوانين يخلق قيودا اكثر من وجود علية الفوانين يخلق قيودا اكثر من وجود القوانين نفسها ".(٢٠).

لاشك ان جان جاك روسو لا يقصد بالاكراه، الجانب المظلم والسلبي منه لان هذا خلاف الحرية وخلاف رسالة الانبياء والمفكرين والفلاسفة لتحرير الانسان من رق الحياة وسلبياتها، فالانسان تتنازعه نفسه الامارة فهو قد يقدم على مزاحمة حرية الاخرين، ولكنه اذا وجد ان القانون يمنعه من ذلك فانه سيخضع للقانون وهو مكره، فالاكراه هنا فيه جوانب قانونية وحقوقية ينبغي للانسان ان يسلم بها، والا تدهورت الحياة المدنية بأهلها.

يعلق الاكاديمي المصري استاذ الفلسفة الحديثة والمعاصّرة الدكتور إمام، على كلام جان جاك روسو معرجا على تعريف (هيجل وكانت) للحرية، بقوله: "نحن هنا نلمح بواكير فكرة هيجل الشهيرة في تعريف الحرية بانها (التحديد الذاتي) (Self Determination) وهي الفكرة التي اعتمدت هي نفسها على فكرة كانط في استَّقَــلال الارادة (Autonomy) التَــيّ تشرّع لنفسها قانونا لتسير عليه، فكأن الحرية هي أن يطيع الانسان نفسه او ارادته الكلية، فهو عندما يطيع القانون الذي اشترك بطريقة مباشرة او غير مباشرة في سنَّه فانه في الواقع يطيع نفسه، وعندما يعصى هذا القانون ربما يترتب على هذا العصيان من عقاب، فانه يطلب العقاب لنفسه، وهكذا يصبح سلوك الفرد وحريته صورة مصغرة للديمقراطية، وهي ان يحكم المرء نفسه بنفسه! وتكون الديمقراطية السياسية أن يُحكم الشُّعبُ نفسـه بنفسـه، وعنْدئذ فقط يكـون حـرا". (٢١) وكان عمانوئيل كانت حريصا اشد الحرص على الحرية الذاتية للانسان واستقلاله ولذلك فهو يوصف بانه "فيلسوف استقلال ارادة النات الانسانية" (۲۲)

الحرية وحقائق الاشياء: في الواقع ان احد استدلالات المفكريـن

انتا نجد فيما ذكره الدكتور إمام توافقا الاسلاميين على نقص القوانين الوضعية، وانسجاما بين الفيلسوف الالماني جيورج هيجل (Wilhelm Friedrich وقصورها على الإلمام بكل احتياجات الانسان، منها حرية الانسان، هو قولهم ان (۱۸۳۱–۱۷۷۰) (Hegel George هذه القوانين انما هي من بناة عقل الانسان، صاحب الديالكتيكية الجدلية، والقائل ولما كان الانسان تتنازعه رغائب كثيرة بالمثالية المطلقة، ونظيره الفيلسوف الالماني وتتنازعه نفسه، وهناك صراع دائم بين العقل عمانوِئيل كانت أو كانط (İmmanuel والنفس والعواطف، فأن عقله مهما تعاظم، Kant) (۱۸۰۶–۱۷۲۶) القائل بان العقل ومهما اجتمعت العقول القانونية الفطنة، البشري عاجز عن ادراك حقائق الاشياء فانها غير قادرة على الإلمام بكل احتياجات بذاتها، يساوق هذا التوافق تساوقا في الانسان في مجال التشريع القانوني، ومن مجــال اَخر، يقول الدكتور شدود عميد المعهدّ هنا فان التشريع ينبغي ان يكون خاضعا العالى للعلوم السياسية في سوريا: "لقد لجهة لا تتنازعها مثل هذه الرغائب، بل جهة انتقلت فكرة نهاية التاريخ الى الفيلسوف مبلغ غايتها سعادة الانسان تفيض عليه (هيغـل) واتفق (هيغل) مـع (كانط) ان هناك بالخُـيرات، وليست هناك جهـة في الكون نقطـة نهايــة لمسـار التاريــخ، وهــى تحقيق تحمل مثل هذه المواصفات سوى خالق الحريـة علـى الارض، وكما قـال: (اُن تاريخ الكون، وهو الله الغني عن خلقه، على ان العالم يتحقق من خلال الوعى بالحرية)، للفقهاء حرية الحركة التشريعية او التأطيرية وتتجسد الحرية عند (هيغل) في قيام الدولة ضمن دائرة الفراغ، اذ ان من مهماتهم: "ملء الدستورية، او اما اطلق عليها (فوكوياما منطقة الفراغ بتشريع قوانين مناسبة "(٢٣) صاحب كتاب نهاية التاريخ والرجل الأخير، كما يعبر عن ذلك المفكر العراقى الراحل الفقيـه السيـد محمـد باقر الصـدر (١٩٣٥– المنشور في اميركا العام ١٩٩٢) ايضا

التاريخي كله هي تحقيق التاريخ البشري مؤسسات سياسية اجتماعية ملموسة "٢٤)، ان الحرية الشخصية بنظر هيجل تعني: "متابعة مصالحنا الخاصة وهي في الواقع تستعبدنا. نحن في الواقع لسنا احرارا حقا تحت أي ظرف بسبب اننا نُجبر لنقاتل ضد العالم الذي نراه منفصالا عنا، بكلمة اخرى نحن

نحن في الواقع لسنا احرارا حقا تحت أي ظرف بسبب اننا نُجبر لنقاتل ضد العالم المذي نراه منفصلا عنا، بكلمة اخرى نحن نُنفر من اجل راحة العالم والمجتمع، حتى على أفعالنا. الحرية الحقيقية تزدهر فقط اذا كان كل واحد يمارس حريته الشخصية جنبا الى جنب مع راحة وسلامة المجتمع، وهذا يعني فيما يعني ان كل فرد يفقد خصوصيته في نلك المجتمع ككل. وفي هذا الطريق ليس هناك من تناقض بين اهداف المجتمع واهداف كل فرد، فكل واحد فرد، الان هو حر نلك لانه ليس من تناقض البتة بين الإفعال الشخصية وافعال الكل". (٢٥)

ان هيجل بما جاء به انما يدعو الى ذوبان حرية الفرد في حرية الإخرين، أي نوع من أنواع الدعوة الى تذويب الملكيات الخاصة لكل انسان، وهي نظرية عمل الفكر الماركسي على تأكيدها والتبشير بها.

ولا اعتقد انبه من السليم تنويب الفرد في ذات المجتمع ككل، لان في ذلك تهديداً لذاتية وخصوصيات كل فرد، وهو امر فطري ان يكون لكل انسان شخصيته وهويته، على النبه من الطبيعي ان لا يكون مذهب تأكيد الهوية بداية لثلم حرية الاخرين، فالفرد بقدر ما يكون حريصا على تأكيد شخصيته في اطار الحرية التي يتمتع بها، فانه في الوقت نفسه، ينبغي ان يكون حريصا على حريات الاخرين، فبالتالي يمكن ان تلتقي اهداف الفرد كشخص مع اهداف المجتمع كل في بعض المفاصل وليس كلها.

#### نحو صياغة عالم جديد،

أما ما ذهب اليه هوبز حول الارادة وفاعليتها نجد قريبا من تلك الافكار لدى الفيلسوف والرياضي الفرنسي رينه ديكارت (Rene Descartes) ماحب القول المشهور "أنا أفكر اذا انا موجود" (٢٦)، فهو يرى في تعريف الحرية: "القدرة على فعل الشيء، او الامتناع عن فعله.. ان حرية استواء الطرفين هي ادنى درجة من الحرية، وهي بهذا المعنى تعبر عن

نقص في المعرفة اكثر مما تعبر عن كمال في الارادة، ولكن ربما يقصد البعض بكلمة استواء الطرفين او اللامبالاة، تلك القدرة الايجابية التي بمقتضاها نستطيع ان نختار هذا او ذاك". (۲۷) وبهذا فان ديكارت بالفعل: "يميز بين نوعين من الحرية:

٢)حرية تقوم على لا تحدد الارادة، وتلك
هي حرية استواء الطرفين والحرية
الاولى عنده حرية عليا ولاحقة، في
حين ان الحرية الثانية حرية دنيا تكون
سابقة ".(٢٨)

واعتقد ان ديكارت كان في منتهى إعماله لارادته وحريته الذاتية، وذلك عندما تحلل من الافكار القديمة ودعا الى التصرر من الافكار القديمة ورفضها واعادة صياغتها من جديد، ومرة اخرى بتفعيل الحرية الذاتية، أي انه دعا الى استعمال الحرية لرفض الموروث واستعمال الحرية ثانية لصياغة عالم جديد وفكر جديد، وبالتالي فانه في الحالتين يؤكد على اهمية الحرية في الهدم البناء والبناء المثبت. (٢٩)

#### الحرية وحكم الأكثرية:

وعرف الكاتب، والسياسي الفرنسي، السويسري المولد بنيامين دي ريبيكيو كونستانت (Constant de) (١٧٦٧)(Rebecque،Benjamin) (١٨٦٠) الحرية بقوله:

"الاستمتاع الهادئ بالاستقالال الفردي". (٣) بالطبع الكل يحلم بحرية هادئة بعيدة عن المصاعب والمشاق، لكن المصاعب هي جزء من الحياة وتكوينها، لاننا لا نعرف قيمة الحياة وحتى قيمة الحرية اذا لم نتعامل مع الصعوبات، فالاشياء تعرف باضدادها كما يقول الاصوليون والمناطقة، ولا استبعد مان يكون هذا التعريف له علاقة بالاحداث السيئة التي مرت على بنيامين كونستانت، السيئة التي مرت على بنيامين كونستانت، فرغم تأييده للثورة الفرنسية لكنه عارض تصرفات نابليون بونابرت (Donaparte تصرفات المحمد عشر العام ١٨١٣م، وظل في منفاه احد عشر عاما وعاد الى باريسي العام ١٨١٤م بعد سقوط نابليون.



الديمقراطية الليبرالية، ورأى (هيغل) ان



كان الشاعر الراحل محمد الماغوط×، الذي يلقب بالأب الشرعي لقصيدة النتر العربية، هو الذي قال بصريح العبارة في آخر لقاء تلفـزي له مع قناة الجزيرة الإخبارية، قبل يومين من وفاته، وكان الماغوط قد توفي الاثنين (٢٠٠٦/٣/٣) عن عمريناهـز ٧٢ عاما، ان الشاعر الحقيقي هو الذي يرفض أية تسوية مع السلطة. وكما راح طوال الوقت الماركسيون العرب واللينينيون منهم بصفة خاصة ينظرون بعين الريبة الى الماغوط وشعره النتري، بـل والى جيل شعـري شوري بأكملـه، بحجة انـه انتـاج البورجوازيـة الصغيرة، معرقلين بذلك حركة الفكر العربي المعاصر الحقيقية الى الثورة الشاملة، راحوا كذلك يهملون ما أمكنهم الاهمال، وبنفس الحجة تقريبًا، تراثا طبقيا ثوريًا حقيقيا يمثله فيلسوف السياسة وابن الشعب البار، جان جاك روسو، الذي قال عنه كارل ماركس تلك الكلمة الساطعة: (لقدرفض روسو دائما كل تسوية مع السلطة القائمة)

#### حكمت الحاج

### جان جاك روسو مستعادا

ويقول أحد أهم دارسي روسو في الفرنسية انه بمكن ان نملأ مكتبات كاملة بكل ما كتب

عن روسو ولكن من الغريب إننا لا نجد ببليو غرافيا كاملة عن أعماله. هناك نقد كثير وجه إلى روسو معتمدا بالخصوص على الحجج التي كتبها روسو نفسه في كتابه الشهير المثير (الاعترافات) فأظهرت هذه الكتابات روسو طفلا مدللا مهووسا متناسية العظمة التاريخية لعمله. وهنا انضاف سبب واه أخـر كـي تحجـم الانتلجنسيــا العربية في فترات المد اليساري عن روسو وافكاره ولكن، لماذا الان نستعيد روسو؟

عن هذا التساؤل غير البرئ سوف يجيبنا د. نور الدين العلوي ذلك الباحث الاكاديمي التونسى الذي قدم لنا مؤخرا ترجمة عربية جديدة لكتاب جان جاك روسو ذائع الصيت: (أصل التفاوت بين الناس) قائلًا انه إذا لم يكن الإعجاب بنصس روسو كافيا لترجمته فان التعلم منه يظل باستمرار ضروريا للعودة إليه باللغة المتاحة، ولان لغة روسو الأم لم تعد متاحة للكثير من مريدي العلوم الإنسانية نتيجة مشاريع الترجمة العشوائية للعلوم الإنسانية والأجتماعية، ولان نصوص روسو في ظل تراجع القراءة توشك ان تختفى من الرفوف إلا ان تكون تحفا خاصة، فان التنقيب عن روسو وتقريبه إلى قراء العربية يصير مطلبا ملحا دون ان ينفى ذلك ان قيمة روسو تظل فوق الاعتبارات الظرفية للقراءة وهو ما يجعل نصه فوق الزمن.

لقد تداول الناس لجان جاك روسو بشكل واسع كتابه في العقد الاجتماعي واقتطفوا منه ما يروق لكل خطاب ولكل ظرفية غير ان بقية نصوص روسو لم يتم تداولها بنفس القدر رغم أنها تقع موقعا مركزيا في فكره الاجتماعي، ولعل كتابه اصل التفاوت بين الناس يحتل مكانة لا تقل أهمية عن العقد الاجتماعي في عقد أعمال روسو لكنه لا يبدو متداولا بنفسس القدر، ويعود ذلك في تقدير المترجم إلى أسباب عديدة منها ضعفً الترجمية المتاحية وتأخرها وسيطيرة الفكر

الماركسي والترجمات الماركسية السوفيتية بالخصوص للفكر الماركسي وتطبيقاته التي أغنت قراء العربية عن العودة إلى غيرها ممن لم يطرح خططا عملية لإنهاء التفاوت بين الناس، فضلا على ان الديموقراطية السياسية التي تأسست على فكر روسو لم تصل قراء العربية بعد لذلك لم تصر الحاجة إلى روسو ضرورية للفهم والتحليل ثم بناء العمل الديموقراطي.

ان نصس روسو مجملا مادة أساسية للطلبة المتدرجين في الفلسفة والعلوم الإنسانية والاجتماعية يقربهم إلى الفلسفة السياسية والى الفكر الاجتماعي لكي لا ينحصروا في شعبة ن شعبه أو مذهب من مذاهبه التي تعلم الرؤية الضيقة والأفق المحدود ونص روسو مادة أساسية كذلك للمختصين في العلوم الاجتماعية يبنون عليه التفكير في نشأة التفاوت الاجتماعي والصراعات المترتبة عنه منذ "تجرا أحدهم وسيج أرضا وقال هذا لي" إلى حين عولمة راسس المال المتوحش الذي يعيد توزيع الفقر على صعيد عالمي... وروسو كذلك مجملا أو مفصلا للسياسي الذي يزعم رعاية العقد الاجتماعي ويتحيّز لفئة دون أخرى ليستمر قائما يتمتع بالجغرافيا و ينسى التاريخ. وغير هؤلاء كثير فروسو لمن يبحث عن بداية سليمة منذ قرنين أو يزيد ويدور حول نفسه ولا يجد مخرجا في تراثه ولا في تراث الإنسانية الواسع التضيب...حتى يفقد عواصمه واحدة تلو الأخرى.

لاغرو ان يعلق الدكتور العلوي مترجم الكتاب وهو الروائي الفنان ايضا، بهذه الكلمات المضمضة باللغة الأدبية الجزلة، ولكن قد يكون روسو أكثر من ذلك أو اقل لكنه اسم في العلوم الإنسانية لا يمكن المرور فوقه و الادعاء بسلامة التكوين... وعسى ان تقرب هذه الترجمة نصا من أهم نصوص روسو إلى أهل العربية فلهم إلى روسو حاجة لا تؤجل، كما يؤكد مترجم الكتاب.

ومفيد أن نذكر القارئ بعيدا عن هذه الترجمة انه ثمة ترجمتين أخريين لأصل التفاوت بين الناسس، أما أو لاهما فقد قام بها عادل زعيتر

ونشرت سنــة ١٩٥٤ ببيروت أما الثانية فقد نشرت سنة ١٩٩١ بموقع للنشير بالجزائر وقد قام بالترجمة بولس غانم وقدم لها ربيع عبد الكريم الشيخ ولم يرد في ثنايا الترجمة أي تعريف للمترجم والمقدم. وإذا خطر لأي قارئ ان يسأل لماذا ترجمة ثالثة لنفس النص فان د. نور الدين العلوي يقول بكل ثقة انه يدعوه إلى ان يجري مقارنة فعلية لا سطحية للترجمات الثلاث وسيكفيه ذلك للإجابة.

لكن القارئ سيجد ايضا أنّ المترجم الثالث، د. العلوي، قد تـداول الترجمـة بعنوان هو " "اصل التفاوت بين الناس" في حين أن المان يتضمن لفظ اللامساواة وقليلاماتم استعمال لفظ التفاوت ويبدو انه قد اضطر إلى ذلك لان العنوان الأول قد تم تداوله وشاع بين الناس فصار عنوانا وحيداً قد يوحي استبداله بوجود كتاب ثان فضلا على أن لفظ اللامساواة لم يدخل العربية إلا حديثـا وهو مـن الاشتقاقـات التي لا تحظّى بالإجماع المعجمي رغم سعة التداول، على حد زعم المترجم، ورغم انه أدل على اختلاف المكانة الاجتماعية من لفظ التفاوت. ويأمل مترجم الكتاب ان تثير الترجمة الجديدة نقاشا حقيقيا حول هذه المفاهيم والاصطلاحات مثلما نتمنى ان تثير النقاش حول الترجمة الأقرب للفظ (Discours) هل هو الخطاب أم المقال أم المقالة أم الرسالة

أم هي معان تتغير في سياق تطور اللغة. يقول جان جاك روسو في معرض حديثه عن أصل التفاوت بين الناس بأن جميع أسباب رقي الإنسان لا تفتأ تبعده عن حاله الأصلية، و أنّه، كلما حشدنا معارف جديدة، زدنا تخلياً عن الوسائل التي بها نكتسب أكثرها أهمية، وأنه قد أصبحنا، هكذا، نبتعد عِن الحال التي تمكن من معرفة الإنسان ابتعاداً يقاس بنسبة انصرافنا إلى دراسته من هذا المنطلق كان لا بدلروسيو وفى محاولته لاستكناه أصل التفاوت بين الناس، وكان لا بدله من النظر فى هذه التغييرات المتتابعة التي طرأت على تكوين الإنسان عند توليه البحثُّ عن الأصل الأول للفروق التي تميز بين الناس، وكان لا بدله من النظر في هذه التغييرات المتتابعة التي طرأت على تكوين الإنسان عند توليه

البحث عن الأصل الأول للفروق التي تميز بين الناس، لأنهم، بإجماع أراء البَّكَّاث، كانوا متساوين تساويا طبيعيا، ما كان عليه كل نوع من أنواع الحيوان، قبل أن تحدث فيه العلل الفيزيوية المختلفة بعض الفروق المميزة التي نراها اليوم. ذلك وبالنسبة لروسو كان لا يمكن القول بأن جميع هذه التحولات الأولى، أيا كانت الأسباب التي سببتها والعوارض عن كل ما يشوهها.

وقد بدأ روسو في محاولته هذه أو لا بسوق بعض البراهين مقدماً بعض الافتراضات، لًا أملاً بحل المسألة، بل قصد إيضاحها وحصرها في نطاق حالها الراهنة. وهذا الأمر ليسى بالسهّل إذ أنه يمثل بحوثاً بالغة حد الصعوبة، والتي لم يفكر فيها إلا قليلا حتى الأن، وهي وحدها مع ذلك ما بقى للإنسان من الوسائل لإزالة الكثير من العقبات التي تحجب عنه معرفة أسسس المجتمع الإنساني الحقيقية، وجهل طبيعة الإنسان هو الذيّ تعريـف الحق الطبيعى غير معـيّن ومحوطاً بالغموض. ويقول روسو بأن هذه الدراسة نفسها، دراسة الإنسان الأصلي وحاجاته الحقيقية ومبادئ واجباته التى طرأت عليها، قد غيرّت، دفعة واحدة وعلى نمط واحد، جميع أفراد النوع، ولكن ربما أن بعضهم قد كمل أو فسد واكتسب صفات حسنة أو سيئة لم تكن ملازمة لطبيعته قط، فإن الأفراد الآخريان ظلوا على حالهم الطبيعية زمناً أطول: ذلك كان مصدر التفاوت الأول بين الناسى وهو الذي يسهل إثباته هكذا إجمالا أكثر مما يسهل تعيين علله الحقيقية تعيينا دقيقاً. ذلك يلخص فلسفة روسو في هذا المجال. انها فلسفة بقدر ما تحمل من الوعى والتمرسى في طبيعـة الأشيــاء هــي تحمــل تأملات الإنسان التي تستلهم من فطرته السليمة النظرة المتجردة الأساسية، هي أيضاً الوسيلة الصالحة التي يمكن التذرع بها لإزالة تلك الصعوبات الجمة التي تحيط بأصل التفاوت الخلقي الأدبي، وبالأسس الحقيقية للهيئة السياسية، وبحقوق أعضائها المتبادلة ما بينهم، وآلاف من المسائل الأخسري المماثلة التي لا تقل أهميتها

عما يحوطها من غموض.

جان جاك روسو (٢٨ يونيو ١٧١٢-٢ يوليو ۱۷۸۸) فیلسوف و کاتب و محلل سیاسی سويسري أثرت أفكاره السياسية في الثورة الفرنسية و في تطويس الاشتراكية و نمو القومية. و تعبر مقولتة الشهيرة "يولـد الإنسان حرا و لكننا محاطون بالقيود في كل مكان" و التي كتبها في أهم مولفاتة "العقد الاجتماعي" تعتبر أفضل تعبير عن أفكارة الثوريـة و ربما المتطرفة. كتـب روسو الذي يحلو لبعض شارحيه أن يلقبه بابن الشعب عمله الأول رسالة في العلوم والفنون سنة ١٧٥٠ في الوقت الذي كانت فيه قوى الشعب (من غير النبلاء والاكلرويوس) تجمّع قواها استعدادا للهجوم الشامل على النظام القديم وكانت هذه الفترة خصبة بالأعمال العظيمة في مجالات الفكر المختلفة كالفلسفة والعلوم والطبيعية والتارييخ والأخيلاق والحقوق الـخ... وكانـت تضـع تصورا جديـدا للعالم وتقضي على النظام الإقطاعي والاستبداد والندي كانت الكنيسة الكاثوليكية تعمل وحدها على دعمه إيديولوجيا.

صارت الآداب في منعرج القرن بشكل رئيسي أدابا ملتزمة أو مناصلة على الأقل في عنوانيها الأكثر بروزا. وقد عبرت عن مجملها عن مطالب الشعب المحروم من كل حقوقه السياسية والقائم ضد النظام الإقطاعي الذي كان يسمح لأقلية من الطفيليين بالعيش من بؤسس الشعب و تعطيل نمو قوى الإنتاج واكتمال الوحدة

لقد توحد الشعب ضد الحكم الملكي المطلق وضد النبادء الإقطاعيين وضد الكنيسة التي كانت مركز تجمع كل الأفكار المناهضة للأفكار الجديدة نحو سنة ١٧٥٠ تجمعت كل القوى الشعبية لتكون جبهة موحدة وتقود المعركة الأخيرة نحو الثورة الفرنسية. غير ان الشعب لم يكن طبقة اجتماعية منسجمة، كانت الغالبية الواسعة منه تتكون من المزارعين الريفيين الصغار الذين كانوا يحتملون كل حقوق الإقطاع وضرائب

الملك في حين ان البرجوازية المكونة من

كسار المُلَّاك يستفيدون من النظام الضريبي

القائم ومن الاستبداد وكانوا هم بدورهم

العدد (2514) السنة التاسعة - الأربعاء (20) حزيران 2012 🌐 🗇 🍑

يستغلون الشعب البائس. أما في القرى فقد كان المزارعون الفقراء الملزمون بالقوانين التقليدية للمجموعات الريفية يقومون ضد المزارعين الكبار الذين يستغلون الأراضي طبقاً للأساليب الرأسمالية الجديدة وفيما بين مواسم الزراعة كانوا يخضعون لاستغلال التجار الذين يشغلونهم في المنازل مقابل القوت اليومي فقط. أما في المدّن فكان الحرفيون الصغار يعانون متن المنافسة القويـة للصناعات التحويليـة وفي سنوات المحل كان أفواج من ضعاف الحال يموتون جوعا فيما يغتني المضاربون على الحبوب.. وقبل أن تتجلى هذا المواقف المتناقضة تحت رايـة الثورة فإنها تجلـت في النظريات. كان البرلماني الكبير والنبيل الإقطاعي منتسكيو المرتبط بالنظام القديم يصاول في أعماله المصالحة بين النظام الإقطاعي والتطلعات البرجوازية أما فولتير والموسوعيون الأكثر جرأة منه فكانوا يقومون بوضوح ضد النظام القديم ويمثلون مطالب البرجو ازيـة التقدميـة وفولتـير نفسه وهو ليتيسس ودي هولدباخ فكانوا من المصرفيين وأصحاب الأموال وكان برنامج هؤلاء يسير باتجاه التاريخ وينصو إلى تقوية القوى المنتجة. وفي المجال الفلسفي فان البعض منهم يذهب إلى حد الدعوة المّادية ويعتقدون أن الإنسان قادر بالعلم وحده على الوصول إلى ماهية الأشياء وتنمية الحضارة وتأمين السعادة على الأرض كانوا يؤمنون بالتقدم أما في السياسة وإذا اتفقوا على أن ساندوا اطروحات ديموقراطية في مواجهة الاستبداد فانه لا يمكن أن نعتبرهم ديموقراطيين لقد كانوا كرماء ويريدون تامين سعادة الشعب... ولكن لم يكن من رأيهم أن هذه السعادة تكون من عمل الشعب بنفسه أي من الدهماء الفاقدة للأنوار وللحس السليم كما يقول دي هولباخ و لأنهم برجو ازيـون فقد كانوا يحذرون من الدهماء المضطربة ويرون أن إقامة حكم العقل هي من مهام قلة من الرجال المستنيرين.. لكن حكم العقل كما يقول انجلز ليسى إلا

حكم البرجوازية وقد صار مثاليا فبعد الأرستقراطية بالميلاد تقوم الأرستقراطية بالمال فلا يقوم الحكم إلا باستغلال الطبقات الشعبية، والبرجوازية الصغيرة المتوافقة مع البرجوازية الكبرى ضد النظام القديم ليس لديها أي داع للقبول بتطور الرأسمالية الذي يدفع بها إلى الخسران والحرمان من الملكية وهي لا تربح شيئا من الإقطاع وهي تعاني من النظام القديم ولكن هل كانت فعلا متفتحة على الأفكار الديموقراطية؟ لم يكن لهذه الطبقة من برنامج اقتصادي فعال فهي تتمسك بلا أمل بملكيتها الصغرى المحكوم عليها بالفناء تاريخيا وليس لديها أمل إيجابي يأتيها من النظام القديم. ان طموحاتها تتحول إلى أحلام طوباوية: نظام من المساواة الاجتماعية يصير فيه كل المواطنين ملاكا صغارا، ولان هذا الحلم يتناقض مع التطور الاقتصادي الذي لا مرد لـه فانه لا يمكنها إلا ان ترثـي مسيرة التقدم التى ترى فيها تراجعا أي تراجعها الذاتي لذلك نظرت هذه الطبقة نظرة حذرة إلى التقدم العلمي وسيلة التقدم ولم يمكنها ان تثق في العقل دون أن تحفّظ.

في هـذًا الإطار يجب وضع أعمال روسو كما يقول المبرز الجامعي الفرنسي ج.ل.لوسركل (J.L.LECERCLE) المختصل بروسو و فكره والذي قدم لهذه الطبعة التي بين ايدينا في أصلها الفرنسي، وعلق على النص الأصلى لروسو، الذي أعطى لمجموع الطبقة البرجوازية الصغيرة إيديولوجيا، لقد كان روسو في نفس الوقت متقدما اكثر من الموسوعيين واكثر منهم ورعا، كما يقول لوسـركل، وكان أكثرهـم حزمـا وعمقـا في التفكير السياسي وهذا هو التناقض العميق في أعماله والناتج لاعن ضعف في عبقريته

بل عن الوضع المتناقض للبرجوازية الصغيرة التي كان ينطق باسمها.

× في سنة ١٧٥٥ تقدم مرة ثانية للمناظرة حـول مسالـة طرحتها أكاديميـة ديجـون ومنها خرجـت مقالـة "في اصـل التفاوت" وبعدها قام برحلة إلى جنيف حيث عاد فاعتنـق الكالفنية، وتحت تأثـير الإرهاق من الحياة الباريسية قبل روسو اقتراح السيدة (Mme d Epinay) التي وضعت تحت تصرفه منزلا صغيرا بحديقة قصرها فكان بمثابة محراب تخلى فيه عما يحيطه من شوون الناس ليكتب وهناك ازدادت خلافاته مع جماعة دائرة المعارف. والنقد البرجوازي الذي وجه إلى روسو في هذا الخلاف ابرز خاصة الخلافات الشخصية بينهم كحذر روسو وشكوكه الكثيرة ورغبته فى تعذيب ذاته وطبع ديدرو المنفتح وغيرها من الأسباب ربما تكون قد عمقت خلافات قائمة لكن الخلاف الحقيقى كان خلافا طبقيا فالموسوعيون يستوي في ذلك الجناح المتقدم كديدرو ودي هو لباك أو الجناح المعتدل مثل فولتير كانوا يطورون أفكارا تقدمية للبرجوازية الرأسمالية بينما كان روسو يمثل مصالح الطبقات الديموقراطية الثورية ولكنها الطبقات التي لا تستطيع ان تضع برنامجا اقتصاديا إيجابيا وتلتجئ إلى الألام و اليوطوبيا

سنة ١٧٥٨ قطع روسو مع السيدة (Mme d Epinay) وعاد ليستقر في مونت مرنسي في منزل السيد (-Mont Louis) وكانت تلك الفترة الأخصب في حياته الفكرية.

هناك كتب رسالية إلى دالمبار حول الفرجة Lettre a d Alembert sur les spectacles وهي الرسالة التي أجهزت على العلاقة مع جماعة دائرة المعارف. بيّن روسو انه لا يعارض الفن عامة بل انه يتحمس لكل أنواع المسرح بدون تمييز وقد بين في مواضع مختلفة انه يؤمن بفضائل الفن في نظام لا يقوم على التفاوت، فالفن عنده يجب ان يقوم على محتوى أخلاقي وحضاري وإذا كان يقوم ضد المسرح الكلاسيكي فلأنه كان يرى فيه فنا أرستقراطيا وهو رأي خاطئ لكنه كان قاعدة للمطالبة بفن شعبي وقد دعا في أخر الرسالـة إلى وضع برنامج حفـلات شُعبيةً ذات مضمون حضاري وقد تبنت الثورة هذا البرنامج وقد كانت الحفلات الشعبية الكبرى التي دعا إليها دافيد تعتمد على ما نظّر إليه روسو.

× في سنة ١٧٦١ و١٧٦٢ اصدر روسو كتبه

الثلاَّثة الأهم وهي: (La nouvelle Heloise)و (Le

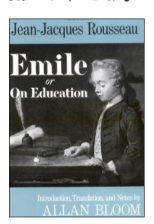
contrat Social)و ڪان للكتب الثلاثة طابع تعليمي فقد كان روسو حتى ذلك الحين يفضح المجتمع القائم على التفاوت في الشروات بسبب نهم الإنسان في زمنـه وقد بـين في أعماله تلـك لمعاصريه صُّورة الإنسان الجُّديد أو المتجدد، وهذه الأعمال الثلاثة تتكامل ضمن مخطط اكبر کان یرید*ه* روسو:

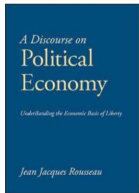
× في العقد الاجتماعي وضع مبادئ مجتمع . ديموقراطي قائم على المساواة حيث يمكن للناس ان يكونوا مواطنين تحركهم الفضيلة أي ان يكونوا وطنيين.

 $\operatorname{La}$ ) فى كتاب $\operatorname{a}$  هيليويـز الجديـدة imesnouvelle Heloise) اقترح روسو فى مقابـل فساد الطبقـة الأرستقراطية مثالا أخَّلاقياً يقوم على العفاف الأسري واقترح في مقابل النبالة والشهامة والايروسية حياة عاطفية نظيفة

×لكن تفكـير روسو في زمنه دفعه ومن اجل بناء مجتمع سليم إلى إعادة تكوين الفرد وهو الدور الّذي يحتله كتاب (Emile) في مخطط روسو التربوي المتوافق مع قوانين

أدى نشر كتـاب (ايميل) إلى مطاردة روسو، فقد منع البرلمان الكتاب من الصدور وأعلن





وهو مرافعة قيمة عما كان يجده ولم يكن مؤلفه مطلوبا للعدالة وكان على روسو ان دًائمـًا عَادلا مع أعدائه وهـو في نفس الوقت يهرب باستمرار و أطلق ارشيدوق باريس ضده " فتوى" ولم يكن البروتستانت غنائية إبداعية بل هو إحدى أروع القصائد الغنائيـة العالميـة. ان روسو هـو سيد الأدب الكامنةفي الشخصية الإنسانية.

بين الناسس سنة ٢٠٠٥ بتونس عن دار المعرفة المرحة Le Gai Savoir الصاحبها الناشـر بـدر الدبوسي. وهـو ترجمة لكتاب

جان جاك روسو (Discours sur 1 origine et les fondements de L inégalité (parmi les hommes

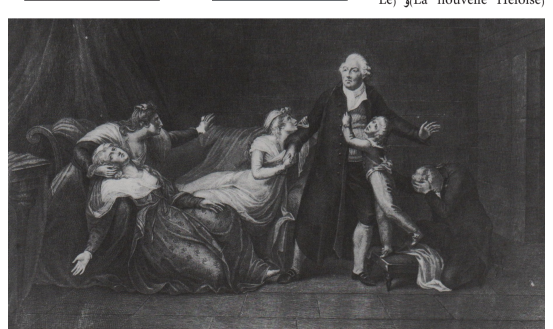
وقد تمت الترجمة باعتماد طبعة صادرة سنة ١٩٧١ عن دار النشر الفرنسية بباريس editions sociales Les.

- المترجم د. نـور الديـن العلـوي روائـي تونسى يعمل استاذا لعلم الاجتماع بالجامعة التونسيَّة، يكتب الروايـة والقصة القصيرة ويعمل خبيرا في الضمان الاجتماعي ويهتم بروسو ضمن اهتمام أوسع بالمسالة الاجتماعية وبالترجمة لمفكري عصر النهضة نشر الى حد الان ثلاث روايات هى ريح الايام العادية سيراس ١٩٩٨ ومضالاً السراب المركز الثقافي العربي ٢٠٠١ والمستلبس دار الجنوب ٢٠٠٥.

- في لفتة تعبر عن مدى الاهتمام الذي باتت تبدية الولايات المتحدة بالشؤون السورية، عبرت واشنطن عن "حزنها" لرحيل محمد الماغوط ووصفت الخارجية الماغوط بأنه كان مدافعاً عن الحريـة والعدالـة. وكان الماغـوط قـد تـوفى بعد صـراع مـع المرض وعقود من الإهمال الرسمي، رغم تنب الحكومة إليه عام٢٠٠٢ حين منح وساماً من الرئيس السوري بشار الأسد. لكن من المعروف أن كتاباً أقل شأناً منه لقوا رعاية ودعماً من جانب الحكومة، بـل إن كثيراً من الذيـن شاركـوا معـه في أعمالـه المسرحيـة والفنية (من ممثلين وغيرهم) كان حظهم من الاهتمام والمكاسب ما يفوق ما حصل عليه الماغوط. كما عاني الماغوط خلال حياته الأدبيية مـن السجن السياسـي، وفي أو اخر حياته أضيفت إليها المعاناة من الوحدة.

وقال المتحدث باسم وزارة الخارجية الأمرِيكيـة إَدم ايريلـي: ان "الماغـوط كان حقاً فريداً، كإن مثقفاً يرفض المساومة وصوتاً مستقلاً من اجل الحريـة والعدالة في العالم العربي" . وتابع المتحدث في بياًن: ان "إنتاجه وحياته يشهدان على قدرة القُردُ والروح الخلاقة". وختم بيانه بقوله: ً نتقَدِم بأصدقَ التعازي الى عائلته ومحبيه

وكانت نكرت صحيفة "الحياة" اللندنية ان المّاغـوط تـوفي"علَـى اريكتـه في الصالون وكان في يـده اليهنــى عقب سيجـارة وفي اليسرى سماعة الهاتـف" اثر اصابته بنوبة



اكثر وداله من غيرهم فحكم عليه في جنيـف فهـرب إلى (Motiers) في منطقة العاطفي الغنائي والذي سيزدهر في الحقبة الرومانسية لقد كان لفر دانيته طابع إيجابي (Neuchatel) فأثـار القساوسـة العامـة ضده فالتجأ إلى جزيرة سان بيار (Saint ففى الوقت الذي كان الفرد الشعبى سجينا Pierre) في منطقة بارن (Berne) في الأطر الإقطاعية ومهانا ومحروما من حقوقه خرج الفرد روسو ليثبت مكانته فلم يتأخـر مجلّس شيوخهـا ان اطرده فعبر غير القابلة للتعويض ويكتشف في نفسه الالزاس إلى إنجلترا حيث دعاه الفيلسوف غنى الروح غير المصدود ويكشف للعالم (David Hume) دافيد هيـوم ولكـن كنوز الحياة الداخلية للإنسان وكل القوى سرعان ما اختلف الرجلان فعاد روسو إلى فرنسا وظل يعيش شريدا إلى ان استقر أخيرا بباريس سنة ١٧٧٠ عندما عفي عنه أفلم يكن إذن شاعرنا الراحل الكبير، ابن من قبل السلطة القائمة. وإلى حين وفاته الشعب البار ايضا، والضارج من اتون الطبقات، محمد الماغوط، ينهل من معين سنـة ۱۷۷۸ في (Ermeonville) فرض روسو، ربما تأثرا بسيرته في "الاعترافات"، على نفسه عزلة فلم يقبل إلا زيارة عدد قليل أُو تأثيرا بمواقفه وأفكاره، وهـو يقول في من الأصدقاء وزاد حدره من الجميع فقد أَخْـر كلمـات له علـى شاشـة التلفريـون، انَّ كانت الكنائس ضده وكان البرلمان ضده الشاعر الحقيقي هو الذي يرفض كل تسوية و السلطة الملكية و الفلاسفة، لقد كان في ظاهر مع السلطة القائمة؟ الأمر رجلا معزو لا لكن لم يكن لاحد من تأثير ومن أنصار متحمسين مثل ما لـه فقد كانت تأتيه من أصقاع كثيرة (بولونيا، كورسيكا) ملاحظات: مطالب ليحرر لشعوبها دساتير ولم يتوقف - صدرت ترجمة هذا الكتــاب أصل التفاوت اتباعه على اقتصام عزلته، لقد كان الرجل المطارد المعزول يمارس على الناس سلطة

> يسعفه الموت ليكمله. يقول محقق هذا الكتاب ج.ل.لوسركل: لقد كان كتاب "الاعترافات" سيرة لروحه ولمشاعره اكثر مماكان سيرة لحياته وهو عمل خارق من وجهة نظر التحليل النفسي

لم تكن لمعذبيه مثلها ولقد كتب كثيرا غير

ان طبيعة عمله تغيرت فقد كان يدعو الناس

إلى التأمل في نموذج حياته لكي لا ينحنو ا

أمام الظلم وأمام الترهات وان ينحنوا فقط

الفضيلة وللمجد الحقيقي وقد خرج من

كتابات تلك المرحلة كتابه "الآعترافات" (Les

(confessions) ثم تبعه (Reveries d

un promeneur solitaire) الذي لم

يذهب بعضهم إلى أن ثمة تناقضاً أو تبايناً في رؤية جان جاك روسو بين "أصل التفاوت بين الناس" و"العقد الاجتماعي"، وهو مذهب من يتوقف عند تقريض الحالة الطبيعية الذي يشغل جزءاً مهماً من كتاب أصل التفاوت؛ إذ افترض روسو أن التفاوت من أبرز سمات الحالة المدنية، إن لم يكن أبرزها، في حين لا يكاد التفاوت يظهر في الحالة الطبيعة . وقد كان محقاً في ذلك، ف "الحالة الطبيعية" هي حالة الاختلاف، لا حالة تفاوت اجتماعي، اختلاف جميع الأشياء وجميع الظواهر وجميع الأنواع وجميع أفراد النوع الواحد. ولا اختلاف بلا تشابه وتماثل، ومن ثم فإن إحدى أهم بدايات الاجتماع البشري هي إدراك التشابه بين أفراد مختلفين في زمان ومكان محددين. وفي ضوء هذا الإدراك نشأ نوع من تعاون وتساكن مهدا لظهور اللغة التي صارت شرطاً لازماً من شروط الاجتماع، وظهور الثقافة التي بها صار الإنسان إنسانا.



## جان جاك روسـو في أصـل "التفـاوت بين

### الناس"

فقد انطلق روسو من قول أرسطو: "للبحث

فيما هو طبيعى يجب النظر إلى الأشياء التي

لا تـزال وفـق الطبيعة، لا في مـا فسد منها

واعترف هو نفسه بصعوبة معرفة الحالة الطبيعية التي تفصلنا عنها ألاف السنين، ولم يكن قد تبقى منها شيء في زمنه، بل قبل ذلك بالاف السنين، إذ قال: "ليس بالهين تمييـز ما هـو أصلي مما هـو اصطناعي في طبيعة الإنسان الحالية، ولا بالسهل أنَّ نتعمـق في معرفة حــال لم يبق لها وجود، أو لم تكن موجودة قط، ولن توجد أبداً على أصح الفروض. . . . فما التجارب الضرورية للتوصل إلى معرفة الإنسان الطبيعي، وما الوسائل اللازمة لإجراء مثل هذه التجارب في باطن المجتمع؟" (جان جاك روسو، أصل التُفاوت بين الناسى، ترجمة بولس غانم، اللجنة اللبنانية لترجمة الروائع، بيروت، ١٩٧٢ ص ٢٨). فإن تقريض الحالة الطبيعية، التي افترضها روسو وغيره لا يعدو أن يكون تقريضاً لهبات الطبيعة: للحياة و"الحرية والمساواة (إذا اعترفنا بـأن الحرية والفكر وجهان لحقيقة واحدة، فإنه لا يسعنا أن نتحدث عن الحرية في الحالة الطبيعية، على نحو ما وصفها روسو. ونعتقد أن الحرية لم تعرف بادئ المر إلا باختراع الأدوات وبداية انفصال الإنسان عن الطبيعة، ولم تتجـل في الواقع إلا بظهـور الملكية.)، وهي أثمن ما وهبته الطبيعة للإنسان، وتقريضا

للتوازن والاعتدال؛ الحياة التي باتت مهددة

بالصروب والنزاعات والجرائم واختراع

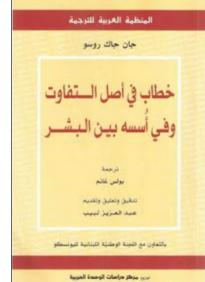
أدوات القتل والدمار، والحرية التي قوضتها

العبودية والتابعية والاستبداد، والتوازن

والاعتدال اللذين عصفت بهما الشهوات

والنزوات والأهواء وفورة الحاجات،

وطوحت بهما الأنانية والجشع والحقد



فهو يقول في خطابه إلى جمهورية جنيف: أما وقد أسعدني الحظ فأبصرت النور بينكم، فكيف يسعني أن أتعمق في بحث المساواة التي جادت بها الطبيعة على الناس والتفاوت النَّذي أقامه هؤ لاء الناس، دون أن أفكر بتلك الحكمة العميقة التى بفضلها عرفت هـذه الدولـة أن توفق بينهما توفيقـاً حسناً، بحيث تعاون كلاهما علي حفظ النظام العام وسعادة الأفراد تعاوناً أكثر ما يكون قرباً إلى الناموس الطبيعي وملاءمة للمجتمع الإنساني" (جان جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة بولس غانم، اللجنة اللبنانية لترجمة الروائع، بيروت، ١٩٧٢، ص ١١). والناموس الطبيعي أو قوانين الطبيعة، عند روسو وغيره من معاصريه وسابقيه، هي قوانين العقل، وكذلك قوانين المجتمع وقوانين التاريخ.

لعل حديث روسو عن المساواة التي جادت بها الطبيعة، لا يعنى أن حالة الجماعة الطبيعية

المفترضية كانت حالية مساواة، إلا بالسلب أي بالمعنى الذي نقصده حين نقول إن أفراد الجماعة الطبيعية لم يكونوا متفاوتين اجتماعياً، وكذلك الأسر أو العائلات، لعدم وجود موضوع يتفاوتون فيه، كالملكية. وهذا يعنى أن البشر لم يدركوا معنى المساواة إلا بعد إدراك معنى التفاوت والاكتواء بناره، فإن عدم التفاوت هو عدم المساواة. إذا كانت الجماعة الطبيعية لم تعرف التفاوت فإنها لم تعرف الساواة أيضاً. بل إن التفاوت هو ما جعل المساواة مطلباً من مطالب العقل ومطالب الروح ِالإنساني، وما جعلها ممكنة واقعياً. وكل ما هو

واقعي هـو نسبي وقياسـي. ولعل افتراض الحالة الطبيعية كان مجرد افتراض نظري للتدليل على أن الاجتماع البشري، منذ نشوئه لم يكن من صنع الطبيعة، بل من صنع الإنسان، ومن شم، يغدو افتراض الحالَّة الطبيعية تناقضاً في ذاته، إلا إذا عنينا بها الجماعة البدائية أو الجماعة التى تقوم على أساس العلاقات الطبيعية، علاقات القرابة الدموية/ النسلية، التي لا ترال بعض المجتمعات توليها كثيراً من الاهتمام،

كالانتساب إلى أل البيت في أيامنا. المهم هذا هو إشارة روسو إلى أن المجتمع المدنى، مجتمع التفاوت، صناعـة بشرية أو إنتاج بشري، لا من إنتاج الطبيعة و لا تجل لإرادة عليا مفارقة. وإلى أن الدولة الرشيدة هي التي توفق بين المساواة والحرية و الْأعتــدالّ، التــى جــادت بهــا الطبيعــة على البشر، وبين التفاوت الذي أقامه هؤلاء بأنفسهم، وهذه إشارة لامعة إلى مبدأ الدولة الرشيدة. في جميع الأحوال، الدولة التي

مبدؤها الاعتدال والتوازن بين حرية الأفراد الذاتسة ويس حكم القانون، ويسن المساوراة والتفاوت. ليس بوسعنا اليوم، ولم يكن بوسع روسو، معرفة الحالة الطبيعية إلا انطلاقاً من الحالة المدنية، وما ذلك إلا لأن عنصرا طبيعيا أو عناصر طبيعية ستظل ملازمة للإنسان في الحالة المدنية المفتوحة على النمـو والتقـدم، إلى جانـب العناصـر الروحية، التي هي من طبيعة الله. ولم يكـن ممكنــاً أن تكون الحالــة المدنيــة كذلك، أي مفتوحـة علـي النمو والتقدم، لـولا مبدأ النَّقص والاحتياج الملازم للإنسان، فرداً وجماعة ومجتمعاً مدنياً. علم الإنسان ناقص دوماً، وعلم الحيوان كامل، كما لاحظ

فرضية روسو هنا، كما في كتاب "العقدِ الاجتماعي"، تقول إن البشس خلقوا أحراراً متساويتٌ، (وقد قالها عمر بن الخطاب قبله بنصو ألف عام)، ولكن الناس منذ أول اجتماع لهم أقاموا تفاوتاً فيما بينهم. وجعلوه بمنزلة القانون الأخلاقي، وأقاموا لذلك سلطات دينية وزمنية لم تكن في واقبع الأمير سيوي سلطية الملكيية الخاصة العمياء ذاتها. ومن ثم فإن الدولة الرشيدة هي تلك التي توفق بين المساواة الطبيعية والتفاوت الآجتماعي توفيقاً حسناً، بحيث يتعاونان كلاهما على حفظ النظام وسعادة الأفراد تعاوناً أقرب ما يكون إلى الناموس الطبيعي وملاءمة للمجتمع الإنساني. ولا يتحقق مثل هذا التعاون إلا حينما يكون لهيئة السيادة وللشعب مصلحة واحدة، هي المصلحة نفسها لكليهما، حتى لا تتجه جميع حركات الآلة المسيرة إلانحو السعادة العامة الشاملة؛ وهذا لا يمكن أن يكون ما لم يكن الشعب والسيد شخصاً واحداً، في كنف

حكومة ديمقراطية تلطفها الحكمة. في مثل هذه الدولة يكون الخضوع للقوانين هـو ذروة الشـرف، ولا يستطيـع أحـد مـن مو اطنيها القول إنه فوق القوانين .... ؟ لأنه لـو وجـد في الدولـة، أيـاً كان نظامها، رجل واحد لا يخضع لقوانينها لكان جميع من فيها تحت تصرفه المطلق" (المصدر نفسه

بقلم: عبد الكريم الجباعي

معرفة الإنسان هي أكثر المعارف جدوى وأقلها تقدماً. وهـدّه المسألـة مـن أصعب المسائل التي تعرض لها الفلاسفة، (اعرف نفسك)، فالإنسان أشكل عليه الإنسان، كما قال أبو حيان التوحيدي. فكيـف نستطيع الاهتداء إلى أصل التفاوت بين الناس إذا لم نبدأ بمعرفتهم؟ وكيـف يتوصل الإنسان إلى معرفة نفسه كما كان يوم برته الطبيعة وما أحدثه تعاقب الأزمان وتغير الأحوال فيها من تطور وتبدل وارتقاء؟. وهل بوسعنا معرفة الإنسان من دون معرفة عالم الإنسان، المجتمع والدولة بوصفهما إنساناً مموضعاً، بتعبير كارل ماركس، أو بوصفهما من أبرز تجليات الروح الإنساني؟.

فرضِية روسو في "أصِل التفاوت" هي ذاتها فِي "العقد الاجتماعي"، الإنسان خيّر بالفطرة أوّ مفطور على الخّير، كتمثال جلوكوس الذي ألح في تشِّويهه البحر والزوابع، حتى غدا أكثر شبهاً بوحش منه بإله. فـ "مما هو أشد قسوة أن جميع أسباب رقي الإنسان لا تفتأ تبعده عن حاله الأصلية"، حال الحرية والمساواة والاعتدال والرأفة التي كانت تقوم مِقام القوانين. وفِي العقِد الاجتماعي يقول: **ولد الإنسان حراً طّليقاً، ومع ذلك، فهّو مثقل** بالقيود في كل مكان. ولرب رجل يتوهم أنه سيد الأخرين، وهو لا يني يرسف في أغلال

من العبودية هي أثقل من أغلالهم" (العقد الاجتماعي ص ١١ – جميع الإحالات المحورة بين قوسين في المتن تحيل على كتاب العقد الاجتماعي). فالمسألة إذن هي نقد المجتمع المدني، بما هو نسق لإنتاج التفاوت، ومن شم لإنتاج العبودية والاستبداد والبؤس والمشقاء، جراء التنافس والكيد والأنانية والمشاخات الحسية على كل صعيد. ولا سيما على صعيد الامتيازات التي يتمتع بها بعض الناس إجحافاً بحقوق الأخرين. والمجتمع المدني نفسه نسق للعمل في سبيل تقليص التفاوت وعدم المساواة، لأنه فضاء الحرية.

وعلة ذلك كله هي "حالة التفكير المضادة للطبيعة، فالرجلُ الذي يفكر هو حيوان مُفسَد" (المصدر نفسه، ص٢٤. يصعب قبول هذه الفرضية، إلا إذا كانت الحالة الطبيعية هي الحالة الحيوانية فحسب؛ لأن التفكير هيو ماهية الإنسيان والتعبير الفعلى عن حريته. فإذا كانت حالة الطبيعة حالـة حريـة، فإنهـا حالة حريــة التفكير، بلا أي قيد من القيود الطبيعية أو من تلك التَّى صنعها الإنسان لنفسه.) ؛ وإذ يألف الإنسان المجتمع، ويصير عبداً، يصبح ضُعيفاً رعديداً ومتزلفاً متملقاً؛ وإذ يصبح نمط معيشته رخوا مخنثا تضطرب قوته وشجاعته؛ فجميع أسباب الرفاهيــة التي يوفرها الإنسان لنفسه والتي تزيد على ما يوفره للحيوانات التي يروضها على الألفة هي جميعها أسباب للتعجيل في فساد نوعه (المصدر نفسه، صب٧٤-٨٤). أبن خلدون كان أكثر دقة وتحرزاً.

المجتمع المدنى هو نتاج التفكير والعمل بمقتضى التفكير، أي نتاج الحرية. ومن ثم فهو نسق لإنتاج القيود التي يصنعها الإنسان الحر لنفسه فيصير عبداً لمنتجات عمله، عمل الرأسي واليدين؛ حتى حينما يظن أنه سيد علَّى آخَريـن. هنــا يضــع روســو يــده على جدلية السيد والعبد التي تتبدى في ضوئها القيمـة الحقيقيـة للحريـة، إذ السيد هو عبد لمن يستعبدهم، لا لأنه يستعبد من هم تجلى ماهيته الإنسانية فحسب، بل لأن سيادته متوقفه عليهم، فالعبودية هي أساس هذه السيادة ومحتواها. "العقل يفسد الحواس، والإرادة تظل تتكلم عندما تسكت الطبيعة.. (المصدر نفسه، صب ٤٩-٥٠) "ولكل حيوان أفكار، لأن له حواس، وهو يوفق بين أفكاره إلى حدما، ولا يختلف الإنسان عن الحيوان، من هذه الناحية، إلا بنسبة الأكثر إلى الأقل. حتى إن بعض الفلاسفة ذهبوا إلى أنه يوجد من الفرق بين إنسان ما وإنسان آخر أكثر مما يوجد بين هذا الإنسان وحيوان ما. ولذلك لم يكن تمييز نوع الحيوان قائما على الإدراك بقدر ما هو قائم على كون الإنسان عامــلا حــر التصــرف. وبهذه الحريــة تظهر خاصية روحانية نفسه" (المصدر نفسهن ص ٥٠). وخاصيـة التفكـير هـذه مؤسسة على خاصية التدرج في الاكتمال، أي على قابلية التحسن، إذ معرفَّة الحيوان تأمـة كاملـة، يمكن أن تنقص ولكن لا يمكن أنِ تزيد، في حين معرفة الإنسان ناقصية دوماً ومفتوحةً على النمو والتقدم، وكذلك جميع قواه. إن ما هـو جوهري في المجتمع المدنى والدولة السياسية بالتلازم الضروري هو الحرية، لأنها جوهر الإنسان/ الفرد وماهيته. والفرد الطبيعى المسوق بسائق حاجاته رغباته وأهوائه ونزواته وأشواقه وأحلامه ومنفعته الخاصة هو أساس المجتمع المدنى، والمواطن الذي يتعلق بقيم الخير والحق والجمال وسمو القانون هو أساس الدولة السياسية، التي تحمل في ذاتها إمكانية

التحول إلى دولة ديمقر اطية.

"ومهما يقل علماء الأخلاق، فإن الإدراك الإنساني مدين بكشير للأهواء التي هي أيضاً مدينة كثيراً لهذا الإدراك: فبنشاط الأهواء وعملها يتكامل عقلنا، ونصن لا نسعى لالتماسس المعرفة إلا لأننا نرغب في الاستمتاع، وليس في الإمكان أن نفهم لمّ يتكلف من لا يرغب ولا يرهب عناء إجهاد العقل بالتفكير والاستدلال. والأهواء بدورها تستمد أصلها من حاجاتنا، وتطورها من معارفنا، لأنه من المحال أن تصدر الرغبة أو الرهبة إلا من أفكار بنيت عليها واتجهت إليها أو من محض اندفاع صدر من الطبيعة. والرجل المتوحش الذي حرم جميع ضروب المعرفة لا يحسس إلا بأهواء من هدا النوع الأخير، ولا تتجاوز رغباته حد حاجاته الطبيعية. وكل ما يعرفه من خيرات الطبيعة هـو الغذاء والأنثى والراحـة. وكل ما يخافه من شرورها هو الألم والجوع. وإنما قلت الألم، ولم أقبل الموت، لأن الحيوان لن يعرف أبداً ما يعنيه الموت. فمعرفة الموت وأهواله هي إحدى أوليات المعارف التي اكتسبها الإنسان عند ابتعاده عن الحال الحيوانية. ... إن تطورات ارتقاء العقل لدى جميع الأمم كانت تسير بنسبة حاجات الشعوب (المصدر نفسه ص ٥٢).

الحاجـة والخوف ركنا الشقاء البشيري، والمجتمع المدنى، مجتمع الحاجات، بتعبير هيغل، يضاعفهما أضعافاً، ولا أمل في أن يستعيـد الإنسـان حريتـه مـا لم يستأصٍـل أسبابهما التي تضرب جذورها عميقاً، لا في تربة المجتمع المدني، وصولاً إلى الملكية الخاصة فحسب، بل في تربة الوجود الإنساني ذاته، في اغتراب الإنسان عن منتجات عمله وعن ذاته. ولعل هنالك صلة ما بين اعتدال الإنسان في حالة الطبيعة وعدالة الطبيعة ذاتها. الطبيعة عادلة في توزيع هباتها، إذ "لو صح أن الطبيعة، عند توزيعها لهباتها، قد خصت بعضهم بهبات أوفى، إيثاراً منها لهم على غيرهم، كما زعم بعض الكتاب، فما هي المزايا التي يفيدها من الهبات أولئك المفضلون، وأي ضرر تلحقه بالأخرين، وهم في حال لا تمكنهم من إنشاء أي نوع من العلاقات فيما بينهم؟ أجل أية فائدة للجمال حيث لا حـب؟ وما فائدة العقل لأناسس لا يتكلمون والحيلة لقوم ليست لهم أعمال؟ (المصدر نفسه صل ٧٤). "التفاوت يكاد لا يكُون محسّوساً في حال الطبيعة"أ

كل إنسان يستطيع أن يدرك أن الاستعباد، إذ هو ناشئ من تبعية الناس بعضهم لبعض، ومن الحاجات المتبادلة التي تجمعهم، فإنه من المستحيل استعباد إنسان، دون أن تضعه قبل ذلك في حال لا يستطيع فيها الاستغناء عن غيرة، وهذا الوضع، إذ لم يكن موجودا في حال الطبيعة، فإن كل إنسان كان فيها طليقاً من النير، وكانت شريعة الأقوى باطلة" (المصدر نفسه ص ٧٥). هكذا يضع روسو المسألة في "أصل التَّفَاوْت" وفي "العقَّد الاجتماعي"، فذروة الاستعباد والفسادهي النظام الاستبدادي الذي يضع الناس في حالة تبعية دائمة وخوف دائم، وليس سوى إهانة للكرامة البشريـة وإهانة للعقل. وهو لا يبعد هنا عن تعريف أرسطو للعبد بأنه من ضعف روحه وقلت حيلته فأتبع نفسه لغيره. والسيد، وفق جدلية السيد والعبد أو السيد/ العبد، هو من ضعف روحه وقلت حيلته فاستتبع غيره، وجعلهم في حاجة دائمـة إليه، وهذه ليست في الواقع سوى حاجته الدائمة إليهم، واعتماده في جميع شؤون حياته عليهم.

لقد وضع روسو يده على أصل التفاوت في الحالـة الإجتماعيـة المدنية في قولـه: "أول من سوَّر أرضاً فعن له أن يقـول: "هذالي" ووجـد أناساً علـى قسط كبير مـن السذاجة

فصدقوه، كان المؤسس الحقيقى للمجتمع المدنى. ألا كم من جرائم وحروب و اغتيالات، وكم من ويلات وبؤس وفظائع كان أبعدها عن الناس وكفاهم شرها رجل قد هب فاقتلع الأوتاد وردم الحفر وصاح بالناس قائلاً: حذار أن تصغوا إلى الدجال المحتال، فإنكم لهالكون إذا أنتم نسيتم أن الثمار للجميع وأن الأرضِّ ليست ملكاً لأحد" (المصدر نفسـه صــ ٧٩). روسـو هنا يمهـد الطريق لكارل ماركس، ولكن من دون أن يؤسس لاستبدال دكتاتورية بأخرى أو استبدال الملكية الخاصة بملكية لا أحد أو بملكية "الحزب الثوري" و"الطليعة الثورية". ولم يكن استبداد الطليعة الثورية أقل فظاظة ووحشية من سواه. فإن مبدأ العدالة يقترن في فكر روسو بمبدأ الحرية، ولا ينبغي أن تفوتنا الصلة بين العدالة والاعتدال، ولذلك لاحظ روسو أن الاعتدال من أبرز خصائص الديمقراطية ومن أبرز سمات الجمهورية ومن أبرز سمات الحكم الرشيد.

ينبغي التوقف ملياً عند مسألتين نتج من عدم جلائهما خلط كثير لدى الاشتر اكيين من العرب على الأقل، من دون أن نستثني كثيرين من غير العرب. الأولى تتعلق بالفرق المفهومي بين الملكية والملكية الخاصة، التي نسب إليها روسو الجرائم والحروب والاغتيالات والويلات والفظائع. فالصفة

حد وفرق؛ وهذه أي الملكية الخاصة لا تعدو أن تكون أحد أشكال الملكية فحسب. وقد كان و لا يزال في كل مجتمع عدة أشكال للملكية، كالأوقاف والأرض المشاع وملكية الدولة وملكية الجمعيات والنوادي وغيرها، إلى جانب الملكية الخاصة، التَّى حكمت التاريخ الاجتماعي الاقتصادي والسياسي حتى يومنا. أما اللكية، من دون أي صفة، فإنها ملازمة للعمل الاجتماعي، أي للعمل بمقتضى التفكير بوجه عام، وملازمة للإنتاج الاجتماعي، إذ كل إنتاج هو تملك. ومن ثم فإن معالّجة البؤس والجرائم والحروب والويلات يقتضى معالجة أسبابها الكامنة في الملكية الخاصة لوسائل الإنتاج، لا إلغاء الملكية، أو جعلها ملكية لا أحد، وإعادة إنتاج "حق الأقوى" في الاستيلاء، على نحو ما رأينا في الاشتراكيات العربية أو التأخراكيات العربية، بتعبير ياسين الحافظ، فهذه، أي الملكية، هي تعين الإرادة الإنسانية وتحولها إلى إرادة موضوعية، وهي أساس الحرية وأساس الاستلاب والاغتراب في الوقت ذاته.

والثانية تتعلق بالارتباط الضروري مفهومياً وواقعياً بين الحرية والمساواة والعدالة، لأن التفاوت الاجتماعي الذي جعلنا ندرك المساواة، هو نفسه الذي جعلنا ندرك العدالة. فالتفاوت الاجتماعي هو واقع

الوعِيِّ الأخلاقِي في كلِّ مجتمع عليَّ حدة نمواً تدريجيـاً وتراكِمياً حتى يصير الشعب والسيد شيئاً واحداً. لقد ألغت بعض الدول الملكية الخاصة بمراسيم، ولكن ذلك لم . - -يكن نتيجـة التطـور الثقافي ونمـو الوعي الأخلاقي، ولم يتأسس عليّ مبادئ الحريةٌ والمساوأة والعدالة وحكم القانون وسيادة ر الشعب، بل على العكس من ذلك، كانت الاشتراكية المزعومية معاديية للديمقراطية ومجافية لحقوق الإنسان، وأنتجت من الويلات أمثال ما أنتجته الملكية الخاصة. الحقوق المدنية والحقوق السياسية كلها، التى عينتها الملكية الخاصة وما نجم عنها من عُلاقات اجتماعية، متناقضة مع الحق الطبيعي تناقض الحالة المدنية والحالة الطبيعية. فالمجتمع "المدنى" حوَّل الاختلاف الطبيعي إلى تفاوت اجتماعي هو أساس جميع المشكلات، إذ قادت الملكية الخاصة البشريـة إلى عبوديـة صريحـة في البـدء، ثم إلى نوع من عبودية خفية فيما بعد (مع نشوء نمط الإنتاج الرأسمالي)؛ والتبعية والعبودية اسمان لمسمى واحد. ولكن المسألة لاتستنفد في هذه الحيثية البسيطة، فالوجوه الأخرى للملكية الخاصة تتجلى في نشوء الحقوق المدنية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية وفي نشوء الأعراف الاجتماعية والشرائع الدينية والقوانين الوضعبة، وفي ظهور الممالك والإمبراطوريات، ونمو الحضارة الإنسانية، ثم في ظهـور المجتمع المدنى الحديث و الدولـة الحديثة أو "الأمير الحديث، ("إذا كان لنا أمير فلكي يقينا من أن يكون لنا سيد"؛ الأمير يحكم بمشيئتنا أما السيد فيحكم بمشيئته). الملكية الخاصة، كانت ضرورية، وحتمية، وكانت تحمل في أحشائها كل هذه الثروة المادية والروحية التى يحملها العمل الاجتماعي.

عدم المساواة وعدم العدالية في الوقت ذاته

وبالمقدار ذاته. العدالة هي التجسيد العملي

ي . . . للمساواة. ومن ثم فإن التطلع إلى مجتمع

اشتراكي يستجيب لمطالب العقبل ومطالب

الـروح الّإنساني هو تطلـع إلى مجتمع قائم

على الحريـة والمساواة والعدالـة، وهـو

المجتمع الديمقراطي بالتمام والكمال. ولكن

هذا المجتمع الديمقراطي لا يمكن أن يتحقق

بضربة واحدة، ولا يمكنَّ أن يتحقق بالعسف

والإكبراه، ومحاولـة فرض "السعـادة، على

المجتمع. بل بنمو الروح الديمقراطي ونمو

بيد أن الملكية الخاصة يفترض أنها تابعة لفكرة أو أفكار سابقة عليها وليست سوى تطورها التدريجي، إذ إن أول شعور أحس به الإنسان هو شعوره بوجوده، وأول عنايـة بذلها هي العنايـة ببقائـه، ولكن هذا وذاك إحساسان حيوانيان محضا تطورا جراء مصاولات التغلب على المصاعب باختراع الأدوات ثم بالاختلاط والتساكن، بعد اكتشاف أوجه التشابه بين أفراد النوع في التفكير والسلوك. "وإذ علمه الاختبار أنَّ حب رفاهية العيشى هو الدافع الوحيد للأعمال البشريـة وجد نفسـه في حال يميز فيها الفرص النادرة التي فيها تضطره المنفعة المشتركة إلى الاعتماد على مساعدة أمثاله، ويتبين أيضاً الفرصس الأكثر ندرة التى كانت المزاحمة تدعوه إلى وجوب الحـدر منهـم. ففي الحـال الأولى كان يتحد معهم ضمن قطيع أو ضمن شركة حرة نوعاً ما غير ملزمة لأحـد، لا تطول مدتها إلى أبعد من انقضاء الغرض الذي أنشئت لأجله. وفي الحال الثانية كان كل منهم يسعى إلى نيلٌ منفعته، أكان ذلك بالقوة الظاهرة إذا اعتقـد إمكانها، أم باللياقـة و الحيلة إذا شعر بأنه أضعفهم.

عن كتاب روسو والديمقراطية الحديثة.. الدار البيضاء/ ١٩٩٨





# فيلسوف التنوير في عشر كلمات

دينا مندور

كلمات وكلمات لجان جاك روسو صاحب "العقد الاجتماعي" و"إميل أو التربية"، الكاتب والفيلسوف وصاحب النظريات السياسية، انه مفكر العدالة والتربية والموسيقى والطبيعة، رجل عصره بكل ما تحمله الكلمة من معان.

ولـد روسو منذ ثلاثمائـة عام بالتمـام والكمال في ٢٨ يونيو ١٧١٢، في مدينة جنيف التي تركها وهو في السادسة من عمره متوجها الى مدينة سافوا ثم الي باريسس التي استقر بها عام ١٧٤٢ وكانت نيته ان يبدأ دراسة واحتراف الموسيقي.

عاشى واقعا صعبا في بداية حياته بباريس حتى قابل ديـدروت (١٧١٣ – ١٧٨٤) وبـدأ بنشـر مقالات حول الموسيقي في الموسوعة الحرة.

لم تتميز علَّقاته الانسانية بالاستقرار وهو ما كان يدفعه للعزلات المتكررة والتي كان اشهرها عام ١٧٦٢ حين عاد الى سويسرا بعد ادانة اعماله من قبل البرلمان في باريس، حينها شرع في كتابة مذكراته ليعدد اماكن اقامته المختلفة ويبرر اقامته فيها. حتى عاد في النهاية الى باريسى عام ١٧٧٠ ومات عام ١٧٨٧ وهو في السادسة والستين من عمره.

تشكلت ماكنة روسو الفريدة في عالم الفكر من خلال عرض افكاره في منشورات مثل: "خطب حول العلوم والغنيون - ١٧٥٠"، و "خطب عن اصيل واسس عدم المساواة بين البشر - ١٧٥٠"، من اشهر اعماله "اميل او عن التربيلة" الذي نشر منذ مائتين وخمسين عاما والذي عبر من خلاله عن قناعته بوجوبية الاعتماد

على تنمية السمات الطبيعية لدى الطفل بدلامن محاولة تغييرها نحو ما نعتقد انه الافضل، بالاضافة الى تدعيـم المُعرفة من خلال التجـارب الملموسة وليس النظريـة، الىجانب "العقـد الاجتماعي" الذي ظهر في العام نفسه وفيه ينادي روسو بان ينظم الشعب الحياة والجماعية بين افراده.

ومن هنا كان روسو احد اهم فلاسفة عصير التنوير، حيث الهمت افكاره الشورة الفرنسية، وكان الثوار الفرنسيون من مختلف التيارات يستندون لافكاره على اختلاف درجة ثوريتهم، بل اكثر من ذلك فالمفكرون الذين تبنوا مواقف مناهضة للفكر لثوري كانوا ايضا يستندون لافكار روسو ويشهدون له امثال: "جوزيف دو ماستر ۱۷۰۳ – ۱۸۲۱"، و "لويس جابريل دو بونالـد – ١٧٥٤ - ١٨٤٠"، بل أعتبره "ارثر شوبينير 

اثـرت كتاباتـه بقوة على الفكـر الثـوري، واحتفي به، بخاصة، بفضل اعماله حول الانسان، والمجتّمع

وانطلاقا من كلمات روسو وبمناسبة المئوية الثالثة . لميــلاده، صــدر حديثــاً في باريســريتــاب "روسو عبر " ... والصادر عن منَّشورات "لو باسس دو فون وتحت رعاية وزارة الثقافة الفرنسية.

حيث اختيرت عشـر كلمـات استخدمهـا روسـو في كتاباته، وانتقى الناشر عشرة استشهادات من كتابات روسو لكل كلمة منها، ثم عهد الى عشرة كتاب معاصرين ليكتب كل منهم مقالا عن احدى الكلمات المختارة.

يدعونا الكتاب لاختبار المعاصرة في لغلة كاتب ولد مند ثلاثمائة عام من خلال مائة استشهاد له، الى جانب استعراض عشر مقالات لكتاب معاصرين، حيث الحيوية والتكثيف في عرض رؤاهم لكلمات روسو. ويقول اليان براستي المشرف على مشروع "روسو ٢٠١٢ أُ في مقدمة الكتّـاب: "روسو هو رجل يقاوم كل اشكال التيسير: والمقاربات، والتلخيصات". وهو من قال عنه بيرجسون: "روسو هو، بجدارة، الرجل الذي نناقشه دون ان نعرفه".

#### كلمات روسو:

۱- "Ame" وتعني الروح او النفس هي جرء من الكيان الانساني، يفكر ويشعر وهي في مقّابلة دائمة مع الجسد. والروح عند روسو هيّ القّضاء الداخلي الرحب المضطرب، والمعذب، الذي يدقُّ في جوانبه اصداءً

ومن اهم عبارات روسو ذاكرا فيها الكلمة الاولى: "كيف نخلص الروح من جميع اوهام العقل

- (خطب حول اصل واسس عدم المساواة بين البشر). "اُنُ الضّمير هـو صُوت النّفسل. والرّغبات هي صُوت الجسد" – "اميل، او عن التربية".

ٰهنا، يسلط صوت الامواج وصخب المياه حواسه، طاردا من روحي كل صخب اخر، ومغرقها في حلم يقظة عذب". "احلاّم يقظة المتجول الوحيد

لا احد يمكن ان يكون سعيدا دون ان يتمتع بتقدير لذاته، لانه اذا كان التمتع الحقيقي للروح يأتي من تأمل

ما هو جميل فكيف للقبيح ان يحب الجمال الذي يراه في الأخر، دون أن يكون مجبرا على كره ذاته؟!"" فكر،

^ - "Autrement": وتعني، بطريقة اخرى، وتعني ايضا، في الحالة المقابلة.

يقول روسو: "لقد اتهموني بانني اريد ان اكون فريدا واتصـرف بطريقة اخرى غيّر الاخّريـن". "الاعترافات اذن كان روسو يشعر قبل ان يفكر، وكي يكتب فلابد من القراءة اولا، وبالنسبة لروسو القراء هي رؤية العالم بطريقة اخرى تختلف عن الاخرين، وبالنسبة لنا قد يكون من المفيد ان نـرى العالم من خـلال كلمات شخص أخر، نستشعر العالم، معه، وسلط اللانهاية من اللغة والمصطلحات التي تعبر عن محسوسات ومتجددات، واشياء تشبهه، غّارقين في شعور المشاركة وراغبين فى المُكوث وسط هذه الرابطة الجديدة مع العالم التي نمارسها بطريقة اخرى.

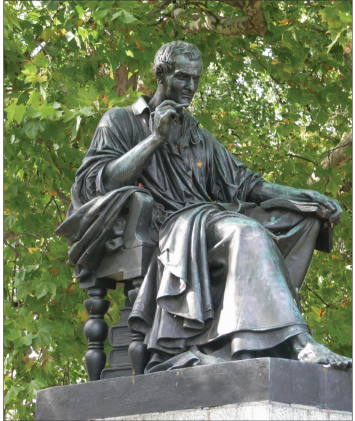
سيتساءل الطفل لماذا نتكلم بطريقة اخرى في صورة ابيات شعرية بدلا من النثر". "إميل، او عن

٣- "Caractere": وتعنى: حـرف الطباعة، وطريقة تتصرف بها، والسمة المميزة أو الشخصية.

ً الطريقة التي نشكل بها الافكار هي التي تمنح الفكر الانساني سمتة المميزة"

ان جـرأة روسـو في تشكيـل فكرتـه وعرضها هـي التي منحتها سمتها المميزة، ومن ثم هي التي خلدت اسم روسو لاقترانه بها. وهل هناك ما هو خالد اكثر من الفكرة؟ فقد







مند مائتين وخمسين عاما في بلده هو ما جئنا ننادي به الان في بلادنا. وما ذكره في اعترافاته يتقاطع بشكِلِ او بأخر مع اعترافات كل مناً بالذاتية. Naturel"-v وتعني: طبيعي اي جزء من الطبيعة - وما لم يتغير بفعل تدخّل انساني - عادي - بسيط وتلقائي – مزاج – البساطة التي نتصرف بها. ٰان يحكم العدد الاكبر، بينماً يكون العدد الاصغر هـو المحكـوم. لأمر ضد النظام الطبيعي". "العقد فنى روسو وغيره من الفلاسفة امثال فولتير وكانط ويقيت اسماؤهم خالدة لانها اقترنت بالفكرة الخالدة، فالفكرة هي الروح التي يبثها المفكرون في الحياة

كل انسان يحمل معه عند ميالاده شخصية ومهارة

﴾ - "Chez": وتعني: عند، او في داخـل، او في

سريعاً ما ترتبط بدافع من ذوقنا العام بالموسيقي، والتي هي عند الشخصر، وعند الشخص الاخر

عاش روسو بعيدا عن "عنده" ومنفصلا عن ذاته، وهو قدره وذهبت به مشاعر الحماسة الى بعيد عن محيطه، ليعيش بالاحرى "عند الاخرين"، وهذا الانخلاع مـن الجذور في الـكلام عن اليوميــات في "اعترافاته هو ما امتزج باللغة التصورية للفيلسوف ليعبر عن الإنسان في سياقه العالمي. فذات روسو تتجلى من خلال تلك اللُّغة الانسانية التَّى تدفع بنا للامام، وتحرك

حاين نسرى عند الشعب الاكتثر سعادة في العالم محموعات من الفلاحين تنظم امور الدولة اسفل شجرة بلوط وتتصرف بحكمة طوال الوقت، ايمكن ان نمنع انفسنا من احتقار اشكال التنميق عند الامم الاخرى، التي تجعلها مشهورة وبائسة بالكثير من "العقد الاجتماعي". العن والعموض: "العقد الإجتماعي . ه-"Confier": و تعني: يرعى، وتعني كذلك: ان يغضي بافكاره السرية لشخص ما. أُه ينَّا للريف! يا للطبيعة! انها كنز الفقير، ومصدر النكبة! فمن يشعر، ويعرف قوانينك المقدسة، ويعهد بنفسه اليها فهو من يتمتع قلبه بالسلام، ولايعاني جسده.. رغم مؤامرات البشير، ونجاح الاشرار، لا يمكن ان يكون بائسا مطلقا، لان ثروات الارض يمكن

وبألف طريقة، ممن يظن انه يمتلكها: ولكن لا شيء

يمكن ان ينتزعها من متخيل الذي يعرف كيف يتمتّع

لاشك ان روسو كان جرئياً في تأييد ايمانه فافكاره

المتعلقة بالطبيعة، وسط محيطٌ من الترف و الرفاهية،

حيث قابل بين دولة الطبيعة مصدر السعادة، ودولة

المجتمع المصدر الرئيسي للشعور العام بعدم الرضا

الانساني، وهي الافكار التي عهد بِها الينا علنا نهتدي

٦- "Histoire":: وتعني: حكاية اي سرد لإحداث

حقيقيــة او متخيلة – قصــة مُختلفة يراد بها الخداع –

سلسلة من الاحداث المركبة - سرد لاحداث مهمة وقعت

أُه ايها الإنسان، مهما كانت البقعة التي تنتمي اليها،

ومهما كانت اراؤك، اسمع، ها هو تاريضك الذي

اعتقدت انني قرأته، ليسس في كتب اقرانك الكاذبين،

ولكن في الطبيعة التي لا تكذب ابدا". - "خطب حول

كيف نعرف البشر، لابد من رؤيتهم يتصرفون، ففي

العالم، نسمعهم يتكلمون، يعرضون خطبهم ويخفون

ها هي بمنتهي الامانة، قصة الحادثة التي وقعت

لى، في أيام قليلة، تلك الحادثة ستنتشر في باريس

متغيرة تماما ومتحولة لدرجة يستحيل معها التعرف

حين يكتب روسو تاريخ شعبه، فهو ايضا يكتب

تاريخنا، وحين يتحدث عن قصة حياته لا تستطيع

سـوى ان تسقط احداثها على احـداث حياتك انت ايها

القارئ. فلا ننسى ان ما كتبه عن العدالة الاجتماعية

'احلام يقظة متجول وحيج"

إفعالهم، ولكن في التاريخ تتعرى افعالهم " "فكر".

لتحتل كل ذرة من ذراتها.

بمنزلة عاطفة مضطرمة جداً

ان تهرب في اية لحظة.

ً. "حوارات روسو ً

الى الكنز الاقرب لينا والاكثر يسراً.

في الماضي وتتعلق بدولة او شعّب.

اصل واسس عدم المساواة بين البشر"

ومواهب تكون خاصة به وحده".

أن الرحادة تدفع بكل ما هو طبيعي نحو انحداره، وتنتهي بان تجعل الإنسان اما حسنا واما سيئا". اميل او عن التربية".

هناك فرق كبير بين رجل عادي يحيا في دولة الطبيعة ورجيل عادي يحيا في دولة المجتمع" او عن التربية".

قال عنه دافيد هيوم (١٧١١ – ١٧٧٦): "لم يفعل طوال حياته سوى ان يشعر، وفي هذا الصدد بلغت حساسيت قمما داهبة الى ما وراء ما يمكن ان اراه، ولكن ذلك يمنحه شعورا عارما بالمعاناة اكثر من المتعة. فكان كانسان مجرد ليس فقط من ملايسه بل من جلده، واهتدى الي هذه الحالة ليحارب بجميع الوسائل الفظة والصاخبة". ثم علق برتراند راسل (١٨٧٢ - ١٩٧٠) على هذا التعريف بقوله: "أنه الملخص الاكثر لطفا لشخصيته، وهو مطابق بدرجة ما للحقيقة"

۸- "Penchant": وتعني: اتجاه – نازع خاص –

لا املك قاعدة سلوكية اخرى سوى ان اتبع نازعي الخاص في كل شيء ودون قيود".

ومن اولى من روسو بنطق تلك العبارة؟! فهو الذي تنقل بين الاراضىي والبلدان والمنازل والبشر، هائما على وجهه احيانًا، وباحثًا عن علاج لألام روحه وجسده النحيل احيانا اخسرى. دون ان يدفعه يقين، وانما شعور ويازع خاص.

٩- "Songe": وتعنى: حلم.

اتريدون العثور على رجال ذوي شجاعة حقة؟ لتبحثوا عنهم في الاماكن التي لا يوجد بها اطباء، حيث يجهلون عواقب امراضهم، وحيث لا يحلم اي منهم بالموت ابدأ"

نصن لا نحلم سوى بالمحافظة على طفلنا، وهذا ليس كافيا، إذ ينبغى ان نعلمه كيف يكون رجلا متتملا، وكيف يتحمل ضربات القدر، وكيف يتواءم مع الرخاء ويجابه البؤس". "إميل او عن التربية". بالنسبة لروسو المهم هو ان نعرف كيف نحيا الجزء الاخر من الواقع، فيما وراء الحلم، فالانسان هو صانع الاحلام التي يصدقها ويؤمن بها.

۱۰ - "Transport" وتعني: طريقة لنقل الاشخاص او الاشياء لمسافة بعيدة بعض الشيء - وسيلة النقل -- شعور متقد او فورة الشعور.

- سعور مند بو مورد .... برر اذا لم يكن من معنويات في قلب الإنسان فمن اين تأتيه اذن مشاعر الاعجاب المتقدة بالافعال النطولية؟!" "فكر ً

ٰذلك الذي يكاد يكون لا يحب سـوى نفسه، بسبب التركيـز في داخل ذته، لم يعد لديه شعـور متقد، فقلبه الثلجي لم يعد يخفق من الفرحة".

مجلة العربي الكويتية



#### manarai

رئيس مجلس الإدارة رئيس التحرير



مدير التحرير على حسين

الاخراج الفني

ديار خالد

التصحيح اللغوي

محمد حنون



طبعت بمطابع مؤسسة المدى



للاعلام والثقافة والفنون

