# افتتاع الحدورة ١٨ لهرجان القاهرة الحدولي للمسرح التجريبي

قاسم محمد عباس

موفد المدى الى القاهرة

افتتحت يوم امس فعاليات الدورة الثامنة عشرة لمهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي بحضور نخبة كبيرة من المسرحيين من مختلف دول العالم، وقد تضمن الافتتاح الذي حضره وزير الثقافة المصري لوحات عبرت عن مقتطفات من اعمال مسرحية مشهورة شكلها واخرجها الفنان خالد جلال.

قدمت فقرات الافتتاح الفنانة داليا البحيري حيث رحبت بالمشاركين الندين ضمتهم قاعة دار الأوبرا معلنة عن بدء اعمال المهرجان.

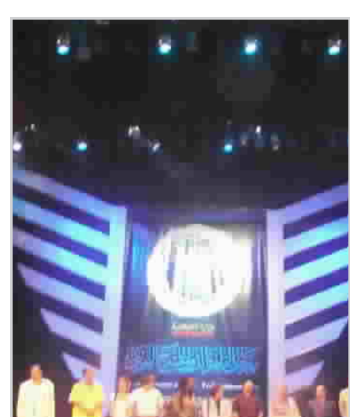
وتشارك في الدورة الحالية دول عربية

بينها الجزائر وتونس والعراق والسودان والأردن والسعودية واليمن وسوريا وعمان بالإضافة إلى دول أجنبية منها فرنسا واليونان وبلغاريا وأوكرانيا والمكسيك وهولندا وكوريا. وقال الوزير إنه إلى جانب الندوة الرئيسية للمهرجان والتى تحمل عنوان "التجريب وتقاليد الكتابة المسرحية" فان إدارة المهرجان ستخصص ندوة من اجل لبنان وستحمل عنوان "لبنان والمسرح

وتحدث فوزي فهمى رئيس اللجنة التنفيذية للمُهرجانَّ قائلاً أن الندوة ستتناول "تأثير لبنان المهم والواضح في تأسيس المسرح العربي إلى جانب

وأضاف أن العرض المسرحي اللبناني "النشيد" المأخوذ عن نص الكاتب المجري جورجي شويدا سيفتتح أنشطة الدورة الحالية. .

وأشار الوزير حسني إلى أن نفقات سفر الفرقة اللبنانية تحملها المغني



سلامة الأمن فيه." ويكرم المهرجان هذا العام عددا من الشخصيات المسرحية العربية والكاتب والمخرج العراقي صلاح القصب والمخرج والممثل اللبناني

المدى وضيوف المهرجات

التقت المدى ليلة الافتتاح مجموعة من المشاركين في المهرجان ، فتحدثوا عن المهرجان وافتتاحه. المخرج احمد عبد الحليو قال: لم والعالمية بينهم الممثلان المصريان افهم اللهجة اللبنانية جيدا حيث محمد الدفراوي وأبو بكرعزت قدم في حفل الافتتاح عرضا مسرحيا لبنانيا، ولكن العرض



صلاح السعدني ونبيلة عبيد في افتتاح المهرجان

وكانت للمخرج احمد عبد الحليو ملاحظات فنية حول عرض الافتتاح تناولت رؤية المخرج وايقاع العمل. الناقدة الدكتورة نهاد صليحة قالت : ان العرض اللبناني كان شديد الرقة وقدم فكاهة مؤلمة على نحو راق.

اما الناقد القطري حسن رشيد فقد تحدث عن المهرجان وعرض الافتتاح بالقول: هو عرض قدم في اطار العبث انطلاقا من فكرة محاصرة

ان عرض الافتتاح جاء عرضا بسيطا وطويلا ، وتحدث عن ازمة حقيقية

عرضه بواقع الوطن العربي وبخاصة لبنان، لكن العمل كان اقرب الى الترهل. الشاعر والمسرحي اللبناني بول شاؤول تحدث عن عرض الاقتتاح

انه عـرض مميــز ومعبــر، ويبقــى ـڤــ النهاية عملاً ينزع نحو التضامن

العميق مع لبنان.

الانسان العربي وسط مشكلات راهنة

ومعقدة، وقد حاول المخرج ان يغلف

الفنان سعد اردش اكد على اهمية المهرجان بالقول: الحضور كبير ومميـز هـذا العـام وعـرض الافتتـاح جيد، وقدم نظرة ايجابية وصادقةً عن معاناة الشعب اللبناني.

الناقد المصري ابراهيم الحسين وجد

نحياها لكن يتوجب ان تقدم بتركيز

الكاتب الدكتور رفيق الصبان قال: يمكن القول ان العرض مؤثر وفاعل على الرغم من قسوة ما يقدم بهذه

وتشهد هذه الدورة مشاركة مسرحية اجنبية واضحة ، حيث توافدت فرق وشخصيات مسرحية الى دار الاوبرا، ومن الشخصيات التي اعلن عن تكريمها في هذا المهرجان الدكتور صلاح القصب وابو بكر عزت وآرليت تيضاني من فرنسا وغيرهم من الفنانين توزعوا على بلدان امريكا اللاتينية وإوربا وامريكا .

### مسرحية الخادمات في القصاهرة التجريبي

مسرحية الخادمات تأليف الكاتب الفرنسي جان جنية وإخراج العراقي المخرج رسول الصغير وتمثيل الهولنديات اناماريا دي براون بدور كلير وكاميليا هنسما بدور سولانج ومنوشكا كرال بدور السيدة والإضاءة لري فاسن والدراماتورج احمد شرجي ستكون حاضرة في مهرجان القاهرة للمسرح التجريبي وهي من إنتاج فرقة المسرح الحديث في هولندا ومن الجدير بالذكر ان المسرحية عرضت في عدّة مسارح في هولندا وهي أحدث إنتاج لفرقة المسرح الحديث . خادمتان وسيدة ثرية في بيت واحد الخادمات يحاولن التخلص من السيدة بقتلها .هذه هي الفكرة الفلسفية التي انطلق منها جان جنية في كتابة النص في محاولة لتسليط الضوء على الصراعات الطبقية في مرحلة كتابة النص أما المخرج رسول الصغير فأعاد كتابة النص بطريقته وحاول تسليط الضوء على السلطة والتسلط والتحكم بمصائر الآخرين من خلال أشخاص أنتجهم المجتمع وسـوق لهم وعنـدمـا تمكن هـؤلاء الأشخـاص من الأمـر مـارسـوا التسلُّط على من أنتجهم ... فكرة المخرج إن الشعوب هي التي تصنع دكتاتوراييها.. وأصنامها..

## حسوار مع المسرحي حسازم كمسال السدين: العلاقصة مع الصوطن محشروع نقصدي وليسس ذاكسرة للبكساء

بغسداد عسام

ولا يخفـــى

على المتتبع

لمسيرة المسرخ

العراقي، الدور

المشرق لهده

الفرقة في

تاريخ المسرح العــراقـي. بعدها غادر

كمال الدين

العراق ليصل

الى بلجيكا،

في رحله

تراجيدية

محطات مؤلمة،

مثلت مأساة

ــــزوح العسراقي

1974.-1977

المصرى عمرو ديات رافضا انتقادات

البعض بأنه كان من الأجدر أن

يتولى القائمون على المهرجان هذه

وقال الوزير ردا على سؤال بشأن

الإجراءات الأمنية التي ستطبق

خلال الـدورة الحـاليــة "إجــراءات

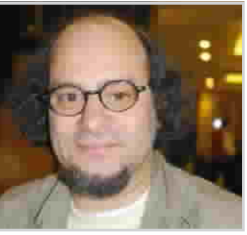
الأمن تجري على قدم وساق. لن يتم

إطلاقا إقامة أي عمل مسرحي في

مكان غير مأمون أو مشكوك في

حازم كمال الدين فنان مسرحي حمل هاجس

التَّجَديدُ منذ بداياته الأولثي مع المسرح العراقي، وتحديدا مع فرقة المسرح الفني وديع شــامخ الحديثُ، إذ ساهم في أعمالها وهو طَّالب فيَّ السنة الرابعة في أكاديمية الفنون الجميلة في



د .حازم كمال الدين

المتكرر للمنافي. ولم يكن المنضى عند كمال الدين وطنا نقيضاً أو لقيطا، بقدر ما كان مشروعاً لأعادة العلاقة مع الوطن إبداعيا -نقديا فكانت الأعمال المسرحية التي قدمها في المنضى " تشير دون لبس الى سعيه لإلغاء الحدود الثقافية ، وتؤشر بوضوح الى ان نتائج مثل هذا العمل يمكن ان تكون مسرحا ناقدا في عالمنا المعاصر.

\* هل كان وجودك في المنفى تحقيقا لأحلامك؟ -أكيد، إذا كنت تقصد أحلامي المسرحية - نعم اقصد هذا .

-سأصارحك باني كنت احمل عقدة النقص أمام المشروع الإبداعي الغربي كنت مقلدا للمسرح الأوربي منذ ستانسلافسكي، وبريشت وآرتو. لأننا في الوطن لم نستطع أن نكون شركاء مع الذهنية الجديدة. فكان المسرح بالنسبة لنا مجموعة من الأقنعة ، قناع تاريخي ، قناع ميثولوجي، لكي نمرر رسالة السرح في ظل حكم الديكتاتور وهنا جاءت أهمية ما يسمى بالمنفى لي، او بتعبير آخر كان المنفى هو وجود ظرف حياتي مستقر لإنجاز التجربة الإبداعية.

 حتى لا نتشتت في تجربتك الإنسانية وقلقها وتأثيرها على تجربتك الأبداعية. كيف تسنى لك ان تُوفق بين مشروعك كأنسان مستلب في المنفى، ومبدع في معادلة القطيعة الفاعلة مع

تاريخك الفني والشخصي في العراق؟ -أذا ما استثنيت حياتي الشخصية في محطات الترحال المتعددة، ستجد ان استقراري في بلجيكا منحني مسارا نوعيا لفهم دور المسرح . . . . في الحياة. لقد تخليت عن دور المسرح السياسي التعليمي، ايقنت ان الاسئلة بدورها التجريدي قادرة على القيام بدور اشاري يتوافق مع تطور الانسان الحليم الذي يفهم بالاشارة. فكان الجسد موضوعي الآول . الجسد هنو المعنى الـواقعي للانـسـآن ويمثل الاطـار الحقيقي لوجوده واحلامه ،عبر طرح الاسئلة.

\* أتيت الى العراق بمشروع مسرحي مختلف؟ -نعم أتبت لوصل ما انفصل. 🕻 ما هو مفهومك الجديد لرسالة المسرح

للعراق ، سُيما أن المسرح العراقي قد شهد الكثير من التجارب التي تلاقحت مع المنجز المسرحي الأوربي ؟

-لا اعتقد ان أيّ جديد بالمنطوق الزمني يحمل حداثته المفترضَّة، فالحداثة رؤيا قبل كلُّ شيء. لكن الظرف الدى أعيشه في بلجيكا يسمح لي تحديدا لتأشير القطيعة بين المسرح العراقي وتطورات العلاقة ودوره في الحياة . فأنا بعد ربّع قرن من الغياب العاطفي عن الوطن،أحمل لبساً غريبا بينِ مشاعري ومشاعر أمي ، هي الكائن الذي تجعّد من فراقي فهل اسمّح لنفسي ان

-لا يمكن تلخيص مشروعي نظريا دون مشاهدة اعمالي،ولكني على المستوى النظري ارى ان المسرح شيء جميل وله خطَّابه الخاَّصُّ، وهو وسيلة لتبادل اللقاء بين البشر. في المسرح ليس هناك حدث مركزي وانما هناك احساس عام تولده المسرحية بتاثيرها الجمالي على المشاهد.تماما كالرقص الفردي او الجماَّعي في حفلة عرس.كما اني ارى ان المسرح ليس المؤلف او المخرج فقط، وانما هو الممثل والمشاهد. فعندما آرمي حجرا في بركة آسنة، ليس هدفي هو احصاّء الحلقات المائية المتكونة اثر رمي الحجارة، بقدر ما اعنى بعملية تحريك الآسن،

أكون هذا الكائن المجعّد أمام مشروعي المسرحي!

\* ماهي ملامح مشروعك المسرحي التجديد؟

\* بعد ربع قرن من الغياب عن العراق ، عرضتم في بغداد مسرحية (ساعات الصفر)، وقد اثارت الكثير من ردود الفعل والجدل الساخن.

والابتعاد عن النظرة الاحادية للعمل المسرحي

-ان ثيمة المسرحية هي متوالية من الأسئلة طرحتها في العراق عن سبب ظهور الديكتاتور الدائم منذ جلجامش وحتى صدام حسين. ولقد عرجت بهذه الاسئلة على ذاكرة الطفولة وعلاقتنا بالميثولوجيا لنصل الى سؤال جوهري

هو (من أنا وكيف اكون نفسي). لقد عرضنا المُسُرحية في قاعة منتدى ألمسرح في شارع الرشيد في ظل ظروف مناخية قاسية للغت الحرارة فيها ٥٧ درجة مئوية، مع ظروف امنية سيئة. واما عن الجدل الذي اثارته المسرحية فهو جدل صحي وطبيعي ازاءً كل ما هو جديد ، وفي تقديري ان اهم فعل حققته رؤيتي الفنية للمسرح هو تكوين (فرقة القرين) من مجموعة من المسرحيين العراقيين الذين سيرسخون مفهومنا في المسرح العراقي. \* ما هي المعالير المثلين \* ما هي المعالير التي افترضتها لا ختيار المثلين

العراقيين لتوصيل رسالتك ؟ - لـدى مهمـة واضحـة تتمثل في معالجـة

القطيعة التي يعانيها المسرح العراقي مع المسرح العالمي بسبب الظروف السّياسية، فأنّا أعملً بجد على وصل ما انفصل. ولأيماني بطاقة . . المبدع العراقي الخلاقة، تمت عملية اختيار المعيار نجح الفنان العراقي باستيعاب منهج مسرحي جديد سيكون رافدًا من روافد التنوع الجمالي للحركة المسرحية العراقية.

# فننسون الأداء المسرحي .. حين يكسون الج

جميل خاصة انه يدور بين

شخصيتين تناقشان القضايا

الراهنة ومشكلات مجتمعنا.

د. محمد حسیت حبیب

تتخذ لغة الجسد الإنساني وبالمعنى العام أهمية خاصة في التعاملات الحياتية، بوصفها الأسلوب الامثل لتبادل المعلـومـات والأفكـار بـين الأشخـاص دون استخـدام لغـة اللسان، ويعتقـد علمـاء النفس بـأن ٦٠ ٪ من حـالات التخاطب والتواصل بين الناس تتم بصورة شفاهية، أي عن طريق الإيماءات والإيحاءات والرموز، لا عن طريق الْكلام اواللسان، والبعض منهم يرى إن هـذه الطريقـة ذات تـأثيـر قوي، أقوى بخمس مرات من ذلك التأثير الذي تتركه الكلَّمات، ويذكر أن هناك مئتين وخمسين ألف حركة / إيماءة جسدية معروفة الدلالات تصدر بأفعال مرئية، بل يذكر آخرون رقما آخر يبدو فيه شيئ من المبالغة وهو وجود (سبعمائة وخمسين ألف) حركة / إيماءة تصدر من مختلف مناطق الجسد الإنساني وأعضائه ومكوناته الحاوية على (أربعمائة مليون خلية) تُعد الأساس البيولوجي للإنسان. لغة الجسد هي لغة المُجتمعات القديمة، لغَّة بدَّائية سائدة ومهيمنــة آنــُذاك، وبــاتفــاق عــدد كبيــر مـن علمــاء الانثربولوجيا، وحتى بعد اكتشاف الكتابة ظلت الإيماءات الجسدية بوصفها أشكالا ناتجة عن ثقافة البيئة نفسها، وان هذه الإيماءات تكون متوارثة، ضمن العائلة او القبيلة او المنطقة الواحدة، معناها ينحصر بين أهلها ولا يفقه معناها من هم خارج الدائرة .. " (١) فلغة جسد رجل الجبل مغايرة للُّغة ابن الساحل، والجسد في الحرب شكلا

ويـرى عبده خال إن مصطلح ثقافة الجسد " ففز الى واجهة الثقافة العربية .. وان هذا المصطلح لم يؤخذ بزاويته المنفرجة، بعيدا عن التجنيس فتمركز في هذه الدراسات حول ثقافة الجسد متخذا من الأنثى أنموذجا. "(٢) .. فما الذي يدفع ادوارد سعيد مثلا الى تقديم دراسة عن الراقصة (تحية كأريوكا) إلا إعطاء الأنثى أهمية غيّب من خلالها الدكورية الجسدية .

وحركة يكون مغايرا في حركته وشكله في أيام السلم .

ويمكن أن نشير هنا، الى توظيف الجسد الأنثوى نفسه بُلغته الباثة وسط فضاءات الكبت والتابو وغريزة الآخر، تُوظيفه في مجالات التجسس سياسيا وعسكريا، فالزعيمة

(صرعى لغة الجسد) على حد قوله .(٣)

وُنشير أيضا الى لغة الصم والبكم ووجود المعاهد او المدارس الخاصة بتعليمها بوصفها لغة عالمية موحدة تستند الى

غريزية، تعبر عن حاجة ما . وحركات تقليدية، تعبر عن الأساس في هذه السطور.

ومتعددة كان الاعتماد فيها على جسد الممثل في أدائه والجسد من جهة، وما بين الجسد والواقع من جهة اخرى ً

فريد الفالوجي الذي يشير الى كيفية توظيف الموساد جسدها في التجسس وتكوين علاقات جنسية مع اكبر الشخصيات من ذوي المناصب العليا وسقوط عدد من المسؤولين حينها (قي خمسينيات القرن الماضي) سقوطهم

حركة اليدين وملامح الوجه حصرا بهدف تقديم معان يفهمها الجميع، مثالنا في ذلك الشخص الذي يؤدي لنا نشرة الأخبار كأملة في زاوية شاشة التلفاز معتمدا حركات ايمائيـة وعلى يديه ووجهه حصرا دون باقي جسده هي الحركات الايمائية ذاتها التي يفهمها جماعة الصم والبكم، ولو قيض لأحدنا متابعة الحركات مع سماعه الكلمات وبشكل مستمر فسوف يصل لمرحلة يفهم فيها تقريبا معنى كل حركة إيمائية من دون الحاجة الى سماع كلمات النشرة

الحاجة والرغبة في آن واحد . وحركات قصدية (فنية) غير تقليدية (لغة جسد مسرحية) وهذه الأخيرة هي موضوعنا لقد مر المسرح وعبر عصور ومراحل تاريخية قديمة

(شولاكوهين) جاسوسة إسرائيلية عراقية الأصل وبحسب

في ضوء ما تقدم، يمكننا تقسيم حركة الجسد الى : حركات

وخاصة في المسرح الشرقي المتكون (من الهندي / والصيني / والياباني) .. بلُّ تزايد ٱلاهتمام بلغة الجسدُ، حقبة بعدُّ اخرى، لدى الكثير من مخرجي المسرح الحديث، انطلاقا المرى على المرابع الله الله الله المسرح في المسال المعاني والدلالات المسرحية، من جهة، والبحَّث عن لغة عالميةً مسرحية موحدة من جهة اخرى .. فما محاولات وتجارب وتنظيرات كل من : ادوارد كوردن كريج، و ادولف ابيا، و ماير خُولُد، و انطوان ارتو، و غُرُوتُوفُسكي، و يُوجِينُو باربا ، و بيتر بروك، و روبرتو بوتشللي، و ليشيك مونجيك، و الفن يلي، و جورجيت جبارة، و جُني الحسن، و عبد الحليم كُـرْكُلاً، ... إلا إيمانهم بأن للجسد قُـدراته الخلاقـة وإمكانياته الجمالية لا بوصفه جسدا يتحرك، بل جسدا يفكر وينتج المعنى والجمال صانعا توازنا ما بين الروح ترى مالدافع وراء تحويل كبرى المسرحيات العالمية الي باليه راقص دون حوار يذكر تصل إمكانيات الجسد فيه الى مديات خرافية فوق الواقع .. نجد هيبة للجسد فيها مخيفة جمالياً ...



ويصف ضياء يوسف غداة مشاهدته مسرح الباليه الأمريكي في مقالته الموسومة (التنفس من خلال الجسد كله) يقوَّل: " مع راقصي الباليه الأمريكي، يمكن تخيل الحسد آلة موسيقية منفردة، كل حركة هي نقرة، وكل ميل هـ و استعداد لغزو الأذن بالتواء حنون .." ونجد مرح ألبقاعي تكتب عن فريق الفن ايلي للرقص المسرحى بقولها : " استطاع فريق الفن ايلي أن يأخذ المشاهد في سيولة تقوسات الجسد .. وضربات الأقدام، وشهقات السواعد، من خلال تصعيد مكثف للاداء الجسماني العضلي تتحول بواسطته الحركة الى قراءة ضمنية لنص غير معلَّن في سلوك درامي يميل الجسد الى لغة شعرية تتراص فيها المعاني وتندفّع الانفعالات في حمى مشهدية باذخة لها لسعة التحدي النشوة. فالراقصون والراقصات على المسرح إنما يكشفون عن لغة العالم الواحدة التي تتشكل في إسقاطات العاطفة الجسد، وتنتشر يايماء من العلاقات الإنسانية المعقدة بجل التباساتها ونتوءاتها وانجرافاتها الصاخبة . "

((مقدس / لعبي / جمالي)) مقولة من ثلاث كلمات يستعين بها كريماس، ليكشف عن مختلف أنماطه . الإيمائية ويخرج بتصنيف ثلاثي :

ما تعلیقك؟

- إيماء ذو طابع مقدس (الطقوس الأسطورية ولا تهدف الى التواصل)

- إيماء لعبي (لا يهدف الى شيء) - الـرقص الفلكلـوري وقـد يهـدف الـى التـواصل وقـد لا

إن تقسيمات كريماس لأنواع الإيماءات المستعملة في المسرح قد أسعفت الدارس في التعرف على والتعامل مع -لغة الجسد المسرحية، برغم وجود -أحيانا -بعض المقاطع الإيمائية الخالية من المعنى كالذي نجده مثلا في البالية الــذي لا يمكن أن ننـسب معنــى محــددا لكل وحــداته

وعراقيا، لاسيما في السنوات الأخيرة، أخذت لغة الجسد وفن إخـراج الحـركـة (الكـوركـراف) والـرقـص الايقـاعي والإيمائي، شيوعها في فضاءات العرض العراقية، ولو إنها جاءت متّأخرة عن التجارب العالمية والعربية التي أسلفنا ذكرها .. ولو إنها أيضا أي المحاولات العراقية برغم كونها تجارب لم تزل غضة في هذا المجال، إلا أن ما قدم من عروض جسدية إيمائية راقصة، يعد إشارة مهمة الى استعداد أصحابها لتقديم الأفضل برغم الحاجة الملحة لاكتساب الخبرات العلمية وتحسين مستلزمات ذلك التخصيص ووضع برنامج مستقبلي عبر سنوات ليست بالقليلة .. وإيجاد المدارس والمعاهد المتّخصصة، وقبل ذلك تطوير الخبرة العراقية المتمثلة بمدربين ومخرجين كوركراف يمتلكون المواصفات العلمية التى من شأنها الأخذ بلغة الجسد العراقية الى مصاف الجهود العالمية والعربية الساعية لتأسيس لغة عالمية للمسرح في هذا الكون برمته.

ومن المهم الاشارة هنا الى زيارة فنان الحركة ومخرجها ومؤديها (طلعت السماوي) الى العراق عام ٢٠٠٠ م واثر زيارته تلك على تفعيل هنذا الفن الأدائي المسرحي المهم وتقديمه العروض والمحاضرات والاماسي الثقافية عن تخصصه وفي أكثر من محافظة عراقية .. فضلا عن تشكيله أكثر من جماعة او إشرافه على تدريب مجموعات شبابية نذكر منها إشرافه وتدريبه فرقة مردوخ وتوليه المهام الإخراجية لمسرحية نار من السماء .. كل هذا كان من شأنه ان ينبه الى أهمية هذا اللون من فنون الأداء المسرحي ذات الأبعاد الجمالية التي احتضنها بعد ذلك شبان المسرح العراقى برغم عدم تكاملية تجاربهم وحاجتهم

الفنانين ليس على اساس انتمائهم السياسي السابق او الحاضر، ولا على اساس تاريخهم في المسرح العراقي، ولا على اساس العمر والليونة الجسدية او الحالة الصحية. اعتمدت فقط على مبدأ الألتزام والصدق، ومن خلال هذا

للاستمرارية التدريبية التي يعاني منها ممثلنا العراقي

ولكي لا تذهب جهود ومحاولات كل من : (طلعت السماوي) / (منعم سعيد) / (محسنِ الشيخ) / (ضياء الدين سامي) / (احمد محمد عبد الأمير)، وغيرهم من أسماء وفرق شبابية تشكلت مؤخرا .. لكي لا تذهب جهودهم المهمة سدى، ولكي نبقي على استمرآرية البعض منهم، يُتوجب على مؤَّسسَّة المسّرح العراقي (أشخاصا وواجهات) العمل على زيادة خبراتهم وتوفير السبل الكفيلة بترصين تخصصهم بغية إظهار لغة الجسد المسرحية بصورتها التي نتمنى ونحلم. وهناك وظيفة للنقد والناقد المسرحي العراقي في دراسة

ومتابعة هذا الجانب المهم من الخطاب المسرحيّ القابض على ارفع مستوى من الدلالات الإنسانية السامية . وأختم حديثي مع ما قالته (مارتا جراهام) وهَى صاحبة تعاليم ومنهج ۗ في الرقص الحديث لمسرح ما بعد التحداثة في مجال المسرح وفنون الأداء، ولها خبرتها الشخصية المهمة في تعليم الرقص المسرحي .. ولقد وجد فيها دوريس .. همفري في كتابه اشكال الرقص الحديث، عام ١٩٦١م .. وجد إن ابتكارات (مارتا جراهام) ومعاصريها هي محاولات لإعادة اكتشاف الوظيفة التعبيرية للرقص من خلال التوجه المباشر للعناصر الجوهرية للشكل الكوريغرافي (أي التصميم الحركي)(٤) بعد أن رفضت (جراهـام) اللغـَاتّ التقليدية للرقص الكلاسيكي ومفرداته.

فهي ترى في الرقص تجسيداً خارجيا يرتبط فيه التعبير الجسدي عن المشهد الطبيعي الداخلي للنفس، بالخصائص الشكلية للرقص كأحدى وسائطً التعبير . وهكذا تصبح الوظيفة التعبيرية للرقص أمرا يتخطى مُجرد انتهاج أسلوب معين او السعي الى التعبير عن شيء معين، بل تصبح طاقة تكمن داخل الشكل نفسه كأحدى الخصائص المتأصلة في الطبيعة الأساسية للحركة .. وفيَّ هذا تقول (جراهام) :

إن الرَّقُّصُ طَّريقٌة مختلفة للتعبير عن الأشياء . ورغم انه لا يعبر بصورة حرفية او أدبية إلا أن كل ما يأتيه الراقص من أفعال حتى في أعمق اللحظات تعبيرا عن العواطف الذاتية —له معنى محدد يقينا . ولو كان بمقدورنا أن نعبر عن هذا المعنى بالكلمات لفعلنا، لكنه يكمن خارج دائـرة الكلمـات، وخـارج دائـرة فنـون النحت والتصوير . فخارج هذه الدوائر، وداخَّل الجسد، يوجد ذلك المشهد الطبيعي الداخلي للنفس الذي ينكشف من خلال الحركة "(٥).