سقطت بعض سطور من قصيدة "تنويمة لعقيل على " المنشورة في العدد ٧٧٤ فاربكت السياق . نعيد نشر القصيدة مصححة ونعتذر للشاعر والقراء

## ة لعقيل علي

يَـِنَامُ عَلَى مِصْطَبَاتِ الطَريْقُ والمُويجِاتِ تلهو به نُحُو تلك اللجُج

و" تَنْنَامُ احِتِمَالِاتِهُ " وً" حِدْاء وسُادِتُهُ ' وعلى مصلطبات الطريق

سِوْفَ تِكِفْيِ عَفِيلاً دع الموج يلهو به دَعُ الْمَوْجُ يُعِلُو بِهُ مُ فَعِقْبِيلُ سِيطُفِي مُصِياحٍ عِقِيلٌ سِيشِهِلُ أُوجَاعُهُ عُضّيل سيعلو

وفيوق وسيادتيه

كَمَلَلْكُ بِنَكُمُ

لكِبل حياتيه فيبهض لبعض فخياخ وَيَعْضُ كِلابٌ جُراسَهُ وبجهض لَهِيبً وخبز وملئح لأعشاشها راحله

يَتَنِكُرُ انْا بِدِور فَـُرَاشَـٰهُ ْ وَإِنَا يُبِرِي كِشَـْعِاعِ وَفِي كِـُـلِر بِرِعِـٰمَهُ وَلَهُ مُحَـٰبِـاً ُ

وآخر دور لله ورسير مرابعة على المرابع المر وما زال يسال جمه وره مِن تُسرى اجتنز رأسه في شباك الخديمة ؟

في الوداع الأضير

تَرُكُتِ لِنَبَا كُلُ شَبِئَ متبحض المومسات أُلكِسُورَاتِّ فراشِي الْتِكِحُلُ عَالَمُ الشَّمْعِ وَالْأَقْنِعِـهُ

محاضرات خارج العراق عن موروثنا

الشعبي، في جامعة المنصورة وجامعة

جرش والأسبوع الثقافي الاردني وفي

دبي، واكتشفت أن تلك الشعوب تُولى

التراث الشعبي اهمية بالغة للموروث

العراقي والعربي، ولكن العراقيين لا

يحتفون بهذا الموروث. بعد هذا

العرض، لنتحدِث عن ماهيـة التراث

الشعبي، طبعاً، انا لا أؤسس لما تم

تأسيسيه قبلي ولكنني سأحاول ان أقول

شيئاً، في التحقيقة، هناك واحد

وعشرون تعريضاً للتراث الشعبي بشكل

عام، تضمنه معجم الضولكلور

الانكليزي، بطبعته لعام ١٩٤٩، ومن

هذه التعاريف: لمصطلح الفولكلور أو

التراث الشعبي: هو الذِّي يحدد فُنُونَ

القول والسلوك والمعتقدات

والصناعات المادية وهناك تعاريف

أخرى منها من يقول، انها مخلفات

الماضي الذي لم يدون وهذا تعريف توم

جونت عام ١٨٩٣، وهناك تعريفي

الْخاص الذي يقول، أن التراث الشعبي

هو المهاد الجمعي لفنون القول والعمل

شعبياً، بطبيعة الحال، هناك دراسات

عديدة بدأت بالتراث الشعبى، عند

الهولنديين والاسبان والاسكتلنديين

الاخوة كرييم وما فعلإه بالحكاية

الشعبية والروس ايضاً، وقد حصل

اتفاق على ان مصطلح فولكلور الذي

حدده وليم جونز عام ١٨٤٦، صار هو

المصطلح الرئيس الذي تضرعت منه

عدة مصطلحات، وانطلقت منه

دراسات ومدارس متعددة، منها المدرسة

التاريخية التي يقودها مايك ميلر،

والمدرسة الميثولوجية التي يقودها

ماكس ملر والمدرسة التي يقودها

باسكوم، طبعاً والمدرسة النفسية التي

يقودها فرويد، ثم المدرسة الالمانية،

التي اتفق عليها مؤتمر اوهايم عام

واشار حمودي قائلاً: لا أريد ان أدخل

في تفاصيل هذه المصطلحات لكنني

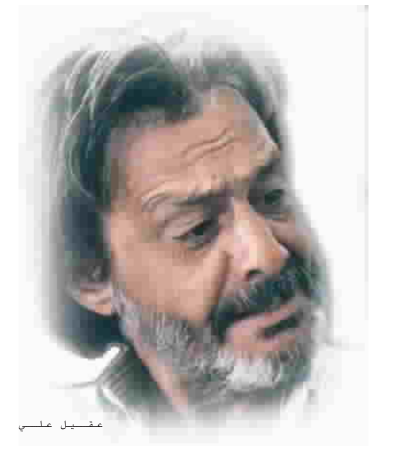
أجد من الغرابة، مثلاً، ان مجموعةً

اساتذة، معروفين في الحقيقة هم فريق

عمل تقوده دليلة مرسلي، يصدر كتابا

١٩٦٤، ان اقدم مجلة عربية في هذا

الميدان، هي مجلة التراث الشعبي التي



والتَّمَاثيلُ صَائِلَةً في مِنصَاتِها وَتَركَتُ الْجَرائقُ تشب بإشجارِنا العارية

الجملتان بين قويسين من قصيدة لعقيل على

## المساخرة الشسانيسة في الفسولكلسور العسراقي منسذ عسام ١٩٥٩

## باسم عبد الحميد حمودي:موقف الناس والدولة والمثقفين من التراث الشعبي

حصة فيها وانما للدولة، فالدولة

ضمن فعالياته وأنشطته الثقافية والفكرية الأسبوعية، ضيف الاتحاد العام للأدباء والكتاب في العراق الناقد والباحث الأستاذ باسم عبد الحميد حمودي، ليلقي محاضرة في الفولكلور أو التراّث الشعبي العراقي تحت عنوان (أفكار في التراث الشعبى العراقي)، وقدم لحاضرة حمودي الناقد علي حسن الضواز بالقول: الأستاذ باسم عبد الحميد حمودي علم من اعلام النقد العراقي، وربما دَّاكرة من ذاكرات الثقافة العراقية التي اختزنت بالكثير من الصور والتحولات، فكان شاهداً حيـاً علـى الكثيـر من الازمنــة التي عاشتها هذه الثقافة في مراحلها السياسية والاحتماعية، وكان لحضوره ولمتابعته الكثير من الفعاليات التي التقطت ما هو خفي وما هو سري في تحولات هذه التقافة باتجاه ان يشرح لها سياقات تعنى بمشروعه الثقافي، الذي أسسه منذ أكثر من اربعين عاماً. باسم عبد الحميد حمودي، جزء من ذاكرة العراق، جزء من ذاكرة الثقافة

يدخل في جزء من اشتغالاته البحثية ولا أقول النقدية، الذاكرة الشعبية، الموروث الشعبي، التراث الشعبي الاشتّغالات المهمَّة التي عمل عليهاً الأستاذ باسم عبد الحميد حمودي، وسجل في هذا المشغل حضوراً مهما ليس من كونه قارئاً لهذا التراث الشعبى البغدادي أو العراقي، ولكنه كان يعمل في سياق محدد، يلتقط من خلاله تحولات هيذا الموروث، باعتباره مشغلاً معرفياً وجمالياً وفنياً وانسانياً، ثم بدأ الأستاذ باسم عبد الحميد حمودي بالقاء محاضرته الاختزالية القيمة التي جاءت غنية بالافكار والملاحظات الموضوعية مسلطاً الضوء على الاهمال الكبير لموروثاتنا الشعبية العراقية، حيث اوضح مؤكداً: اقدم لبحثي، بمقدمتين، الأولى تتعلق بهذه القاعة فانا أتردد على هذه القاعة منذ عام ١٩٥٩، إذ أحضر مستمعاً ومحاضراً، ولم أجد يوماً صورة لأي رائد من رواد التراث الشعبي، فهـ وَلاِء الـرواد، كمـا أرى، مطرودون دائماً، لا من قاعة اتحاد الى ثقافة البلد، هم عملوا بجد منذّ انستانس الكرملي ومحمد رضا الشبيبي في لغة العرب، وبالتحديد مند عام ١٩١٢ وهم يشتغلون على التراث الشعبي، ولكنَّهم لم يحظوا الأ

هو ينتمي الى مشروعه الثقافي، لكنه

حسابهم الخاص، وقد يبيع الباحث عبد الحميد حمودي في فضاء آخر، منهم، حاجات منزلة لكي يطبع كتاباً، قد نتفق على ان ذلك، كان سمة من سمات العقد الخمسيني من القرن المنصرم، بل حتى جزءاً من العقد الستيني، لكن كتاب ورواد التراث الشعبي ظلوا يشتغلون على أساس ما يملكون من مادة (نقدية) قليلة، يصرفونها على كتبهم، من هؤلاء عبد اللطيف الدليشي، وعبد المحسن السوداني، والشيخ كاظم الدجيلي وغيرهم، المهم هذه نقطة تسحل لا ضد الاتحاد، وانما هذا هو السياق العام، اما المداخلة الاخرى، فانها تتعلق بموقف الناس من التراث الشعبي، فما هو التراث الشعبي وكيف يفهم ونه؟ هل هـ و (الجـرة والتنكـة وقصيدة شعبية) هل هو (المهوال) ؟ هذه نقطة مهمة، أجدها ضرورية. في الحقيقة هناك مشكلة تتعلق بالتراث الشعبى العراقي، المشكلة مع الناس بشكل عام، مع الدولة ومع المثقفين، مع الناس لانَّهم يسمعونَ الحكاية الشعبية في البيت أو كانوا يسمعون ثم انصرفوا عنها بعد ذلك الى المسلسل التلفازي، هم يألفون الزي الذي يهتمون بالمادة المبحوشة أو المكتوبة أو المدونة في التراث الشعبي وينظرون اليها باستخفاف، والسبب في ذلك واضح، وبالتحديد هو ضعف عملية

وجزء من ذاكرة هذا الشعب الحي. التراكم الثقافي الموجود داخل البلد، واشار الفواز: اليوم سنستمع الى باسم هذه العملية، ليس للناس وحدهم بالقليل ، فكتبهم كانت تطبع على

المحاضر باسم عبد الحميد حمودي

العراقية منذ تأسيسها الحديث، لم تهتم بالتراث الشعبي العراقي، فقد ظُّلتُ الراية مرفوعة للَّشاعر وللمقالي والخطابي وللسياسي، ولم يكنّ لصاحب المقالة أو الدراسة في التراث الشعبي دور في هذه العملة، بالعكس كان ينظر اليه باستخفاف، ولو أخذناً الرصافي، على سبيل المثال، فالمعروف عنه انه شاعر وسياسي لكنه كتب (الآلة والاداة) وهو عمل مهم في التراث الشعبي، ولم يهتم احد بهذا الكتأب، وكذلك جعفر الخليلي، فهو معروف كروائي وصاحب جريدةً الهاتّف ولكّنه كتب عدة مواد في التراث الشعبي، ولم يجمعها احد، بل لم يجمعها هو نفسه، وغيرهم كثير، يعني حتى الكتاب لم يكونوا يهتمون بما يكتبون، عدا القلة أذكر منهم انستانس الكرملي الذي كتب (ديوان التفتاف) وكان هذا الكتاب مجموعة حكايات شعبية عراقية في زمنها، واعتقد انه دونها بلهجة الموصل وقسم منها بلهجة بغداد، وحقق قسماً منها د. داود سلوم ونشر عزيز جاسم الحجية قسماً آخر ولم يظهر الكتاب حتى بالتراث الشعبي العراقي، والدليل على ذلك، انها أسست مديرية عامة لهذا التراث في زمن ما، ثم الغتها، وأسست معهد الحرف والصناعات الشعبية ثم تـركته يحبـو، وقـام لـطفي الخـوري والدكتور اكرم فاضل، وعبد الحميد العلوجي، بتأسيس المكتبتة الفولكلورية، طبعت منها بعض الأعداد، ثم الغيت ايضاً، يعني جرة القلم، عند المسؤول، بالغاء شيء يتعلق بالتراث الشعبى واضحة جداً، . كانت الرعاية ولاتزال للشاعر والروائي والسياسي بالدرجة الأساس، اماً الفولكا وري فكان ينظر اليه باستخفاف ومازال كذلك، في هذه القاعة هناك محاضرتان في التراث الشعبي، الأولى اعد لها كل من خليل الشيخ علي، عبد المجيد الراضي، سعدى يوسف، سافر هؤلاء الثلاثة عام ١٩٥٩ الى الاهوار ودرسوا ما يجري

هناك، ثم عادوا ليلقوا محاضرتين عن

الاهوار العراقية وما فيها من جوانب

فولكلورية، سواء على صعيد الشعر

الشعبي أو على صعبد العمارة، ومنذ

ذلك التّاريخ والي اليوم، هـذه هي

المحاضرة البِثَّانية!! فلم يهتم اتحادًّ

الأدباء قطعاً، بالفولكلور، لذلك، لبيت

هـذه الـدعـوة بـسعـادة، لكى نـتحـاور ونتحدث عن فهمنا للتراث الشعبي،

وفي تأكيده على الاهمال الذي تعرض

له التراث الشعبي العراقيّ يـذكـر

المحاضر: من الغرابة أننى القيت عدة

هل هو مجلة فقط؟!

اسمه (دراسات لسانية) وتحت عنوان رئيس هو (نسائيات) كتب بالفرنسية وترجمه الى العربية سليم قطوف، يقول دراسات في الضولكلور والتراث الشعبى، فخلط وفصل بين مفهوم واضح هـو مفهـوم الفـولكلـور، فالفولكلور هو التراث الشعبي نفسه، بعضهم، سماه بالمأثورات وبعض آخر سماه الفنون الشعبية، ففي مصر، مثلاً أصدر د. عبد الحميد يونس محلة بعد مجلة التراث الشعبي، سماها مجلة الفنون الشعبية عآم

صدرت عام ۱۹۶۳ وبمجهود فردي من مجموعة من الأساتذة هم، ابراهيم الداقوقي، شاكر صابر ، عبد الحميد العلوجيّ ، سالم الالوسي ولطفى الخوري ، اصدروا هذه المجلة، التي قدمت للفكر الانساني ولا اقول العراقى الكثير، إن هذه المجلة اخذتها الدولة عام , ١٩٦٩

وشدد المحاضر قائلاً: لقد أردت القول هنا، ان الفولكلور العراقي، يعاني من سوء الفهم، حتى من قبل شـريحـة المُثْقَفين، فالبِعض مِنهم، يفهم الفولكلور فهماً سطحياً، مثلاً، يعِتبر القصيدة الشعبية العامية، جزءاً من الفولكلور، وهذا لا يجوز، لان الفولكلور شيء مرتبط بين الحاضر والماضي، كمَّا ان تجنيسه واضح ومحـــدد بـــأصـــول، ويـتحـــدد أولاً بالمعتقدات والمعارف الشعبية، والعادات . والتقاليد الشعبية، الأدب الشعبي، الثقافة المادية والفنون الشعبية، وهذّا ما يتعلق بالمادة النهنية، المعارف الشعبية، تتحدد بالأولياء، الضرق الدينية المستقلة، التصوف، المخلوقات فوق الطبيعية، السحر، الطب الشعبي، الأحلام، والمعارف الشعبية الخاصة والانطلوجيا، أما العادات والتقاليد الشعبية، فتحدد بدورة الحياة، كالولادة والزواج والوفاة والاعياد الدينية والقومية والفرد في المجتمع المحلي والعلاقات الأسرية، المرأة وآدابها السلوكية، آداب السلوك الخارج عن العرف، عادات المأكل والمشرب، العادات اليومية، والقانون العرفي، اما الأدب الشعبى فيتحدد بالحكايات والأساطير والملاحم والسير والاقوال والأغانى والمدائح والأمثال والتعابير والاقوالُ السائرة والألغاز والنوادر، أما الشعر الشعبي، فيحدد بالزجل والاهازيج والموشحات ثم الخطب والمواعظ واللهجات والمسرح وخيال الظل وصندوق الدنيا، اما الثقافة المادية، فتحدد، بالأطعمة وإعدادها، التدبير المنزلي، الصناعات والحرف الشعبية، الفلاحة، اما الفنون التشكيلية الشعبية، فتتحدد بالتزيين وأدوات الــزيـنـــة، الأزيـــاء، الأشغـــال البدوية،، الدمى، التصوير، الرسم، العمارة، الفخار، الوشم، اما الموسيقي الشعبية فتتحدد بالآلات والغناء . . إضافة الى الألعاب الشعبية والرقص

حياتنا اليومية من الزيّ والطعام والعمارة وفنون الِقول والحكاية، هي أساس عالمنا، كاملاً.

ان العراق شري في كل شيء لكن من يسمع ومن يهتم ومن يكتب ١٤. إذن من هنا، ندعو الى ان تفعل هذه

اللجنة وان تنشأ لجنة تراث شعبي داخل اليونسكو لكي تعمل على ذلك، اذكر مرة، ان الجامعة العربية. اهتمت بمشروع، وهو مشروع قدمه رئيس جامعة الجزائر، يسمى (الذخيرة اللغوية) وتبنته الجامعة العربية وأرسلت رسائل الى كل الدول وكنت انا ممثلاً عِن وزاِرة الثقافة، وقدمت مشروعاً كاملاً، في هذا المشروع، دعوت الى إنشاء موسوعة للتراث الشعبى العراقي، دعوت الى كتابة معجم

للهجات واللغات العراقية. وذكرت ان كل هذه اللغات، ينبغي ان تدون لهجاتها، مضرداتها، وان تبحث اصول كل مضردة، وبكل تأكيد هذه لا تبحث بين يوم وليلة، بل تحتاج الى سنوات، وكانت الحامعة العربية لستعدة للصرف على المشروع ولكنه أقفل من قبل العراق، في الوقَّت الذي اشتغلت عليه بعض الدول وكلفت باحثين لكتابته، من هنا أدعو الى إنشاء قرية فولكلورية عراقية في بغداد ولها فروع في بقية المدن العراقية، فليؤسسوا قرية فولكلورية في النجف ودهـوك تعتني بـالمـوروث الشعبي في المنطقة وترصد كل تقاليده.

التاريخية الشعبية للبلد ومن المشاريع التي ينبغي ان تحقق، إضافة الى القترية الفولكلورية والمعجم الفولكلوري العراقي، وموسوعة التراث الشعبي وموسوعة الحكاية الشعبية وموسوعة العمارة، ينبغى الاهتمام بها، فالمرحوِم جعفر الخليلي، عمل شيئاً عظيماً، هو موسوعة العتبات المقدسة، كما ان هناك عملاً أنجزه، شاكر هادي غضب، حيث كتب شيئاً جميلاً عن المعمار الدينى حيث رسم بيده الأبنية الدىنية في مناطق متعددة من العراق وكتب عنها، فليكمل مثل هذا الاهتمام قس ويكمله آخـر من الصـابئـة، لا بمفهوم المنظور الديني، بل بالمفهوم المعماري الشعبى، باعتبار ان هذا المصنوع الموجود أمامنا كعمارة، هو نتاج ذهنية شعبية، معمارية صنعت

هذا الصرح. ثم يعاد النظر، بعد ذلك، الى العمارة الشعبية، بدءاً من المضيف والكوخ الي البناء البغدادي وتطورات العمارة العراقية المتعددة، خلاصة لكل ما تقدم، أقول أننا بحاجة دائماً الى ان ننتبهُ الى تراثنا الشعبي، ونفِهمه فهما حقيقياً، باعتباره مصدراً معرفياً مهماً، لنا وللأجيال القادمة.

وفي نهاية المحاضرة أجاب المحاضر على مداخلات الأدباء الندين أيدوا بحماس دعوات الباحث في إنشاء قرية فولكلورية وإعطاء الموروث الشعبي العراقي مزيداً من الرعاية والاهتمام من قبل المؤسسات المعنية بدلك.

بروت/ المسدى

صدر حديثاً عن معهد الدراسات الاستراتيجية- العراق، كتاب "مأزق الدستور/ نقد وتحليل" لمجموعة باحثين، ابرزهم فالح عبد الجبار وحسين كركوش وزهير الجزائري وناثان براون وهشام داوود ورشيد الخيون وعدنان حسين وغانم جواد وآخرون. يتناول

الكتاب عملية كتابة الدستورالعراقي الجديد بوصفها تجربة غير مسبوقة، نظرياً، في المنطق وأنها وفرت فرصة فريدة لإعادة بناء الدولة العراقية، وضمان مستقبل ومصالح كل

الجماعات الإثنية والدينية فيهاً. ويهدف الكتاب ، من خلال وجهات نظر متعددة، إلى إجراء بعض التعديلات في مواد هذا الدستور، وخاصة فيما يتعلق بالحريات الفردية، وقانون الأحوال الشخصية، وعلاقة البدين بالبدولة، والتنظيم الإداري، وإدارة الاقتصاد والشروات، بالإضافة إلى ضرورة إخضاع مواد وفقرات أخرى للتدقيق حرصا على الموازنة بين الحدود القانونية لهذه المواد،

وبين الحالات التي يمكن أن تتجاوز هذه

يطرح الباحثون المشاركون في الكتاب صعوبات كتابة الدستور في عالم لادستوري، ويؤكدون على أهمية وضرورة حفظ حق المواطن العراقي في الدستور الجديد، بعد سنوات طويلة ومريرة عانى فيها العراقيون الكثير. وهم يتطلعون اليوم، بحسب أبحاث الكتاب، إلى حياة سياسية واجتماعية أفضِل، يلعب فيها الدستور الجديد دوراً أساسياً في إرساء

الحدود بدون أن تكون مخالفة للقانون

الاستقرار والسلام. لقد قاربت الأبحاث قضايا خطرة في الوضع العراقي وعلاقة الدستور بتلك القضايا، ولعل اهمها كيفية تلبية مطالب اكثر المكونات في

المجتمع، اذا ما عرفنا ان هناك تباينات كثيرة في الآراء والطروحات، خاصة ما يخص الفيدرالية والحريات الشخصية وعلاقة الدين بالدولة ومركزية الدولة او المركزيتها. من هنا تتوصل كافة البحوث والمقالات والآراء الواردة في الكتاب الى حقيقة ان الديمقراطية في العراق عملية متواصلة، ومازالت تفرز نتائج قد لاتكون في بال المشرعين او السياسيين

الكتاب: مأزق الدستور/ نقد وتحليل. يقع الكتاب في ٤٤٧ صفحة الناشر: معهد الدراسات الستراتيجية- العراق

