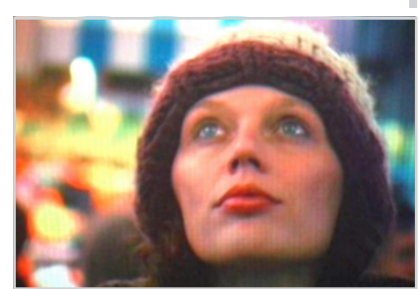
متابعة: حودت حالي

كانت (جوليتا هانونو) في عام ١٩٧٧ تبلغ من العمر ١٦ عاما حين توقفت الى جانبها، وهي تسير في شارع من شوارع العاصمة الأرجنتينية، سيارة الفورد ونزل منها رجال أركبوها معهم عنوة ومضوا بها الى جهة مجهولة .





الأرجنتينية، كانت جوليتا على صلة وثيقة بحركة (مونتونيروس) اليسارية. لم تكن على السيارة الفورد لوحة أرقام حالها حال عدد من سيارات الفورد نشرتها السلطة في الشوارع لتعقب المعارضين و (تنظيف) المجتمع منهم . ذهبوا بالفتاة الى (النقرة) وهو الأسم الذي كان يطلق على مركز الأحتجاز والتعذيب في مركز شرطة قديم. ظلت هناك محتجزة حتى عام ١٩٧٩ ومسحلة في الوثائق الرسمية (مفقودة). في عام ٢٠٠٤ عادت الى ذلك المكان وأخذت تتفقد على الجدران ماتخلف من جروحها، والغاية كانت أخراج فيلم عن الزوايا التي أجبرت فيها على العيش عارية أياما طويلة. أصبحت جوليتا أذن مخرجة ورسامة، وعادت الى حيث فقد جسدها العارى روحه في متاهات من الغرف العميقة، وحيث تكون الرابطة بين التأريخ الشخصي والتأريخ الوطنى مكشوفة وساطعة على قدر تجلى ذلك العرى، والحقيقة (مبتلعة) والداخل (مفقودا). أنجزت من قبل في فيلم (محاربون وأسرى) ۱۹۹۷نسجا بين الخيال والحقيقة، وفي معارضها أستعادة للأحاسيس، تنجز هنا في فيلمها (النقرة) نسجا يدويا للمعنى بين هذا المكان وبين داخلها المفقود بالصورة. أن الأخفاء بوصفه أرهاب الدولة السياسي كان يتم على أيدي رجال أمن درسوا في معهد الضباط لفرنسى يلقنهم فيه الأساتذة الذين خاضوا حرب الأبادة الجماعية في الهند الصينية والجزائر فن (الأفقاد) ، الرجال الذين عذب وفقد على أيديهم ليس مناضلو جبهة التحرير الجزائرية فقط، بل والمتعاطفون معهم من المثقفين الأوربيين في معسكرات غير مرئية يتلاشى فيها البشر ولايمكن العثور بعدها على جثة يشيعها الأهل ويهتف حولها الأنصار وتجد البطولة رمزها، أماكن هي في ظاهرها دائرة

في تلك السنة، وفي ذروة الديكتاتورية

حكومية أو قصر قديم أو كراج أو ناد

رياضي أو مدرسة، أماكن كالتي

وصفت في كتاب فوكو (الرقابة

والعقاب) في قلب المدينة وبين الناس

دون أن يشعر الذين في الجوار، الزوج

النائم مع زوجته والعائلة التي

تقضي أمسيتها بسلام والحبيب الذى

يجالس حبيبته، بوجود أجساد تتلوى

عذابا ليس بينهم وبينها سوى أمتار.

أن العجز عن (للمة) هذه الجراح

وعلاجها يكون في الذروة في مثل هذه

الحالات وهو يمثل الحيرة نفسها

التي أعجزت تحليل فرويد النفسي

عام ١٩٣٠، وقد عبر بنيامين في كتابه

الشهير (التجربة والفقر) عام ١٩٣٣

عن هذه الحيرة بالحالة المثيرة

للأهتمام حيث لاحظ أن المقاتلين يخلو بلد من جيل المجندين بعد حرب طاحنة. تحول الى جيل أشباح، يعودون من جبهة القتال ((أكثرا فقرا كل شبح منها يدور على أماكن فِي التجربة)) ويعزو فرويد ذلك الى اختفائه. لقد نجت جوليتا بالتخلي الجروح النفسية التي يثخن بها عن سنوات من عمرها رغما عنها، الكائن البشري بعد التجارب وكانت صفقة ربحت فيها الشهادة المُؤجلة على ماحدث. أن فيلمها مزيج كان هانونو والد جوليتا رجلا غنيا من صور أماكن ولوحات وملصقات ضحى بثروته كلها واستعان بشبكة كأنها تقيم معرضها الشخصى على جدران ماضيها في (غاليري) مستعاد أقضر من الجميع، فضاء يقول لك أبحث هنا عن روحك، عن قطعة ملابس مزقتها يد سادية، عن قطرة

## رحيل المحسرج العصالي لصويجي ك

روم\_\_\_ا/وك\_\_\_الات

إثر صراع طويل مع المرض.

وولد لويجي في حزيران ١٩١٦ في سالو، في إقليم لومبارديا (شمال إيطاليا) وقضى مسيرة فنية خالدة حيث يعد واحدا من أفضل ما أنجبت السينما العالمية من كتاب سيناريو ومخرجين بعد أن

د سوسف العصانحا

سطع نجمه مع فيلم "خبز، حب وفانتازيا" عام ١٩٥٣ والذي شهد مشاركة جينا لولوبريجيدا وفيتوريو دى سيكا.

وشكل إلى جانب ماريو مونيشيللي ودينو ريتشي، وعدد من نجوم التمثيل مثل مارشلو ماستروياتي ونينو مانفريدي وفيتوريو غاسمان وأوغو تونياسي أساسا بآت يعرف بالشكل الإيطالي للكوميديا والذي سرعانٌ ما غزا العالم ويطلق عليه "الواقعيةٌ الحديدة الوردية.

وحيا عمدة روما والتر فلتروني في بيان الراحل الذي يعدُّ "أستاذا وواحدا من أكبر الكبار والذين لا ينسون في تاريخ السينما." وبعد أن قضى تسع سنوات مع عائلته في فرنسا، درس الراحل الهندسة في ميلان قبل أن يؤسس مع رفيقه ألبرتو التوادا خزينة

الأفلام الإيطالية. وفضلاً عن أعماله الخالدة، ترك لويجي للسينما مخرجتين بارزتين هما ابنتاه كريستينا وفرانشيسكا وأخرى مهمة في فن

السلطة غير الرسمية لمعرفة خبر عن ابنته وليشتري القاضي ومدعي الحكومة ويحول (جريمة) ابنته الي جنحة ما تحاكم عنها وتدان لمجرد أن تسجن في النهاية في سجن عام ترى دم استقرت بين بلاطتين أو طابوقتين، فيه النور وتختلط بسجناء.لكن عن ألم يــــــ ماهى النتيجة؟ أن جوليتا تمثل \_\_\_\_رفض أن يغادر جيلا تخلو الأرجنتين منه الآن كما

توفي المخرج الإيطالي الشهير لويجي كومنشيني عن سن ٩٠ ونقلت وكالة الأنباء الإيطالية الرسمية عن عائلة الراحل إنّه توفي ا

التلبيس السينمائي وتدعى باولا.

المجال لذكرها جميعاً لم يكن

ليترك (عالم السينما) الذي كان

ايضاً احد ابرز فرسانه حيث يؤكد

وبتواضع العلماء - (صار لي موقع

متواضع منذ اكثر من خمسين

عاماً متابعاً ومشاهداً وناقداً

ومشاركا وعاملا ومسجلا لحالات

كثيرة تجمعت عندى رأيا وتجربة

ووجهة نظر وجدت من الامانة أن

اجمعها والا اتركها اوراقاً تذبل

لتضيع ولم اكن اعني - بادئ ذِي

بدء - ان تكون الحصيّلة كتابـاً او

كتابين او ثلاثة.. لكنها حين

تجمعت وتأملتها عن قرب وجدت

ان هذا يستطيع ان يقدم للقارىء

هـدا مـا اورده العانى في مقدمـة

كتابه الجديد (سينما .. صفحات

بين الظلام والضوء) الصادر عن دار

. الشؤون الثقافية العامة في وزارة

الثقافة العراقية ويجيء مكملاً

لسلسلة من كتبه السينمائية

المعروفة (بين السينما والمسرح) عام

١٩٦٦ في القاهرة و(افلام العالم من

اجل سلام العالم) عام ١٩٦٨ و

(هـوليـوود بلا رتـوش) عـام ١٩٧٥

فضلاً عن كتاب (استذكارات بين

الظلام والضوء) الصادر عن دار

الفارابي في بيروت عام ٢٠٠٣ الذي

كان بمثابة استذكارات دقيقة

وامينة لتجرية اخذت سنين قصيرة

لتضعه بعد تلك السنوات في موقع

التكريم من معهد العالم العربي فيَّ

باریس عام ۱۹۹۸ خلال مهرجان

السينما العربية هناك.. حيث

يجيء كتابه الجديد هذا (السينما

صفحات بين الظلام والضوء)

مكملاً له خلال موضوعات رأى

(انها تابعة له قريبة منه وذات صلة

عضوية به .. فهي انطباعات

اكثر من فائدة).



مارغریت دوراس

هــذا هــو الحب. ذلك هـو الموت

في إشارة إلى انخراط الكاتبة في معايشة قضايا عصرها رغم حسها الكتابي المرهف ونظرتها العدمية للحياة والتي تخفى في أعماقها انشغالا ميتافيزيقيا بمصير الإنسان ومغزى وجوده العابر في هذه الحياة. وليس مستغربا أنها تعتبر ان الرب في أعمالها كان متخفيا دائماً في شفرات كتابية من دون ان يلتقطه احد من قرائها. وعلى الرغم من انبهار قصص دورا ورواياتها بتفاصيل

احميد ثنامير جهناد

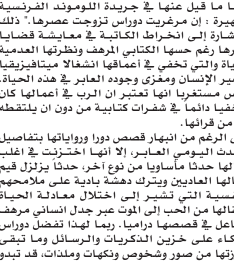
الحدث اليومي العابر، إلا أنها اختزنت في اغلب اعمالها حدثا مأساويا من نوع آخر، حدثاً يزلزل قيم أبطالها العاديين ويترك دهشة بادية على ملامحهم النفسية التي تشير إلى اختلال معادلة الحياة وانتقالها من الّحب إلى الموت عبر جدل انساني مرهف يتفاعل في قصصها دراميا. ربما لهذا تفضل دوراس الاتكاء على خزين الذكريات والرسائل وما تبقى بحوزتها من صور وشخوص ونكهات وملذات، قد تبدو أليمة حينا، لكنها حالمة أبدا.

وتسجيل ونقد واشارات الى اكثر من حالة وفكرة وقضية..يبدو بعضها مهماً جداً في سياق التوثيق والكشف عن حقائق يجب الا تغيب.. وبعضها الاخـر بسيطــاً وسهلاً لكنه في تقديري يضيف متعة مثقفة تصل حد الطرافة الحلوة التي لا يمكن للفن اياً كِان ان يخلو منها مهما كان مهما او عميقاً).. في هذا الكتاب الذي يجمع فيه العانى صفحات لتكون مدخلاً اخر بين الظلام والضوء حيث يتنقل بنا

عبر موضوعات ذات رؤى فنية

خالصة بين (البداية الحقيقية للسينما العراقية ) و(الاستعارة السينمائية) و(بلورة الرؤية السينمائية) و(نظرة عامة في كوميديا الفيلم العراقي) و(افلام عراقیة ) و(سینمائیون منسیون) وبين مجموعة من الموضوعات الناقدة والفاحصة لعشرات الافلام العربية والاجنبية التي رأى فيها العانى محطات مضيئة للابداع السينمائي احيانا عبر ابطالها واحياناً عبر مؤلفيها واحياناً عبر مخرجيها او فنييها وهو بذلك لا يبخل بتسجيل وجهة نظره الدقيقة والرأي السديد تجاه ما يشاهد من التماعات سينمائية يتوقف عندها توقف العارف والرائي الحكيم معبراً بذلك عن سعة وعمق تجربته ومشاهداته التي شكلت خزيناً معرفياً لا غنى عنه اراد ان يضعه في متناول الجميع حيث يؤكد : (عسى ان اكون قد افدت وامتعت من هو قريب منها - اي السينما - او بعيد عنها فالصفحات التي بين يديه هي وجه

اخربين الظلام والضوء).



القاسية.

سنرى كيف يشبه فيلم (هـذا هـو الحب -٢٠٠١) للمخرج الفرنسي جوسيه ديان الروح الأدبية لقصص دوراس إلى حد كبير. سيما ان محوّر حكايته يستندّ إلى رواية كتبها يان اندريا شتاينر الشاب اليهودي الذي يظهر في غير عمل روائي لدوراس بوصفه اقرب أصدقائها، حتى انها كانت قد أهدت له عملها الروائي المعروف " عيون زرق.. شعر اسود ".

هذا الفيلم الذي أعده المخرج عن رواية ليان شتانير نفسه يصور فصلا من حياة الكاتبة في سنواتها الأخيرة ما بين عامي (١٩٨٠ -١٩٩٦) وهي السنوات التي قررت فيها دوراس الاعتزال عن العالم والتفرغ للكتَّابة والتأمل مقيمة في مسكن هادئ متواضع. يان شاب متحمس ومنجذب لاعمال دوراس الأدبية،





الرسائل اليها. بالنسبة لدوراس يمثل هذا الشاب صوتا منفردا يصلها بالعالم الخارجي الذي أهملته منذ سنوات، لكنه مع ذلك جسم غريب يقيم معها في المكان عينه، يلمسها بحنان، يداعبها، يراقصها، فيترك بحركتة هذه، أسئلة جارحة عن سر الاعتياد والجنون البشري. وبعد اتصال قصير يقرريان زيارة دوراس في منزلها

فيدخل عالمها الذي يتفاوت في استجابته للغرباء. وفي الغضون تنشأ عُلاقة قوامها الاعتياد، تعيد دورا من خلالها تأمل كامل مسار حياتها ورغباتها المنسية، وتمتحن العلاقة هذه بين إقصاء ومودة، حب وكراهية، فشل وموهبة. لغة هذا الفيلم تقتصد بدراية مبررة في تنويع أماكن

الحدث والشَّخْصِيات، ربما لان لا شيء يحدثَ أساسا أمام تسيد الحوار وغوايته بالنسبة لدوراس ويان، حتى ان المشاهد يشعر بأن الكتابة والكتابة وحدها هي البطولة الوحيدة والحياة الحقة التي تستحق ان تناقش وتستوعب عبر تجارب هؤلاء الكتاب المبدعين. أمر كهذا يدفع دوراس للقول في سياق الفيلم: ان الحياة لا ترقى أبدا إلى ما نؤلفه، لهذا توقفت عن الكتابة. رغم ان الكتابة تعنى لنا القدرة على الحركة، فهي شكل من أشكال الرقص.

يحمل هذا الفيلم مزاج السينما الفرنسية وحسها المرهف بالأشياء، وفي الوقت عينه يقدم لمسات أدائية رائعة لممثليه : جين موروا بدور الكاتبة دوراس

وايمريك ديمارغني بدوريان اندريا. حتى لو تكلم الفيلم عن الحب واللذة ومطالب الجسد فانه لا يخفي انشغاله الجلي بفزع شخصياته من الشعور بالخواء والمصائر الغامضة وجسامة الموت، وبأسلوب مؤثر ومقنع يجعلنا المخرج نُشْعِر بِأَرْمِهُ الكَاتَبِهُ فِي سنواتِهَا الأَخْيِرَةُ التِي قَدْفَتُهَا في وحدة موحشة، فقط لانها خبرت كل شيء في هذه الحياة التي أعطتها الكثير وما عاد هناك ما تستطيع منحه لها في خريف عمرها الموجع هكذا ستموت دوراس بين يدي عشيقها يان اندريا، وأمام أعيننا تموت هي من الإفراط في تفحص العالم عن كثب، من الإفراط في الحب، من الإفراط في الاحتجاج على ظلم الحياة.



وعلى عكس غيره من معظم الفنانين - يكاد يكون الوحيد الذي عرض: عبد العليم البناء

يقرن مسيرته الفنية بكل ابعادها المعروفة تأليفاً وتمثيلاً وغيرهما بالبحث والدراسة والنقد وبحيوية فائقة يحسد عليها.. فبعد سلسلة من الاصدارات

المسرحية التي تنوعت بين النصوص المسرحية والدراسات والبحوث والنقد والتي لا يتسع

