يقول الشاعر كمال سبتي في احدى احاديثه

(انا شاعر،اقول عن نفسي.. وهربت من

البلاد لانني شاعر. وافتخر امام نفسى

بانني ما سُعيت في شيء الأ وكان من اجلَّ

الشعر) ان مايقوله يمثل وعيا

متقدماباهمية الشعرفي صنع مكونات

الوجدان مثلما يمثل عالما له فرادة غريبة

في تأهيل الكائن لمارسة القوة واللذة

والخراب والتحقق في وجود الاشياء... وهو

بهذا يطلق لعالم الكتابة احساسات تحيله

الى ذاته الاولى التي حملت معها توقًّا

غريبا للمغامرة وللتّعاطي الايهامي مع

ألامكنة كونها دارة للحروب ومقابر محمولة

للموتي.. وبهذا يكون الشعر وجودا اخر

ومناخا تستعيد به الطبيعة والكائن لذتهما

في التكرار والخصب..... يقول كمال

سبتي عن هذه الطقوس (والشعر هنا تربية

وعادات وسلوك وافكار وقراءات وتاريخ ونظر

وكلام..فحملته بهذا كله اقيس العالم

به..وما كان يقاس.. وهذا كله خراب لى قبل

فان الشعر يتحول الى حساسية طاغية

عند الشاعروالي شهادة على طفولة

ألامكنة وتحولها في الرهافة والصعوبة،فهو

يملك طاقة الرائى اولا ويملك منظورا

شعريا له خاصية الفّعل والكشف والوقوف

امام اليات شعرية تتاسس على اساس وعي

المستقبل في كونه كتابة خارج الأثر

ثانيا..... وهذه التركيبة تضعه امام

كيمياء الكتابة ذاتها باعتبارها جلبة في

النامن وحرية في التعاطي مع النسق

وفي اطار محايثة الشهادة التي تحولت الي

قرابات صورية وتخيلية في سيرة المكان /

المنفى وفي سيرة المكان الطفولة يحاول

الشاعران يعيد انتاج لعبة المنفى وان

يحولها الى تحققات واستعارات تجد

الاركيولوجيا في حضر الذاكرة والبنيات

ان يكون خرابا للاخرين)

واحتيال على لعبة الواقع..

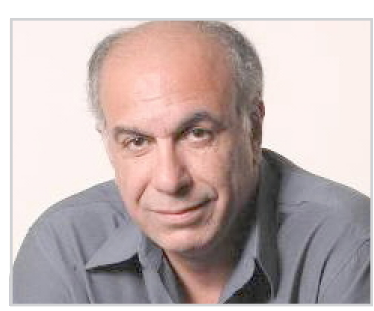
القصة العسراقية وسقوط القنساع



## في الذكرك الأولم لرحيلم

علي حست الفواز

في المنافي تبدو لعبة الشاعر نوعا من الاحتيال على ألامكنة الاخرى او الانحناء على اللغة المضادة التي تصنع تأويله للعالم وتمارس معه التسلل عبر الرؤية من الجهد الروحي لمواجهة المنفى، لكن نصوص المنافي التي يكتبها الشاعر (كمال سبتي) كثيرا ما تأخذ غير هذا المنحى في تحرير نص اللذة من مغنطة المكان/ المدينة ومن اوهامه المحتشدة، اوريما من سيولة المنافي التي تمنحه احساسا بالغرق او المتاهه، لانه لايكتب مراثيه الشخصية للامكنة الغابرة او الغائمة او يرسل بريده العاجل لموتاه العالقين فيها اويمارس سرد سيرة احزانه



احساسا بالانوثة وحكمة الشرق وتجعل النص ينزاح الى الوثيقة التي تتلمس الاشياء والمذكرات وتجعلنا امام جسد الشاعر المكشوف للحرب وخرائب الامكنة التي لامناص سوى الهروب من وقتها المليء ب(السعادات الغبية)، ورغم موحيات هذه المدينة الاسطورية واحتضانها نصوصا تؤله البطل وفكرة الخلود الأ ان الشاعر ظل يحمل في منافيه ايقوناته ورسائله الى مُـوتـاه، وكـأن هـاجـس الكـائـن المنفي في الداخل وفي اللغة وفي اسراراللذة طل يبحث عن تعويضات وايهامات ومدن غير ارضية وربما نصوص تشبه (خطابات المودة).. وهذا ما يجعله امام عالم من السايكولوجيا التي يصنع من خلالها عوالم مضادة لها حكمة الزمن ولها سعة ألامكنة، ولعل مجموعته الشعرية (حكيم بلا مدن) كانت تحمل هذا الهاجس مثلما تحمل احساسا بالانتماء، فالشاعر يشبه الحكيم الصينى الذي يسافر الى كل المدن

الصينية ليحصّل على(عشبة الشعر) وهو

ما يقابل رحلة البطل السومري القديم

كلكامش للبحث عن عشب الخلود، الشاعر

يتلمس في ألامكنة شروطا قاسية للمعنى

ويكتشف ان هذه ألامكنة لاتعدو سوى

داخل انساق لاتمنحه حقوق اودوسيوس

باعتباره مالكا للامكنة، بقدر ما يكتب

اوهام رؤيته الغائمة لهذه ألامكنة التي لم

ينتصر عليها، لـذلك هـو يـدون هـزيمته

امامها ويسمي كتابته ب(نصوص من بريد

ان الشاعر كمال سبتي الخارج من ازمة ألامكنة الني ازمنة اكتر امتلاء بوعي

الازمات، يحمل معه عقدة المنافي المدينية،

فهو النازح من الجنوب العراقي/ مدينة

الناصرية ذات الملامح القروية والتي ظل

يحمل الكثير من مكوناتها وعوالمها

كشفرات، والتي تتمظهر في نصوصه وكأنها

تعيش لصق ذاته، تـؤثث المكـان وتمنحه

عاجل للموتى).

اوهام، لأنه مجذوب الى امكنة غائرة اوهى صورة الحياة الحقة الغائبة التي قال عنها (رامبو) اذ يستعير منها روائحه وصباحاته ومودته وحكمته القديمة، والبطل يجد ان الخلود يوجد خارج العشب، اذ يكمن في الحب والمعرفة والصداقة.. وحين حاول الشاعر الاشتغال في هذه الفضاءات وتقديم صورة اكثر امتلاء للشعرية من خلال دلالة المنفى والسفر فانه استحضر رؤى ومثيرات ومغامرات اكتسبت سمات شعرية من خلال رغبة الشاعر القديمة بالتخلص من المهيمن الى السياحة في الزمن والمكان والتخلص من الرموز القهرية في النصوص والعلامات، وهذا ما يجعل كتاباته تبحث عن معنى ازلي ربما هـو معنى الجسد او

ان استعارة الشاعر الحكمة الصينية في استحضار ألامكنة وموت المنفى لاتعمد الى اقتراح مقابل يوظفه الشاعركبنية تعويضية عن الاغتراب او يتلمس العوالم الاشراقية للحكمة الشرقية التي يجعلها الشاعر فضاء للاستعارة ، وانما هيّ محاولة اراد من خلالها ان يستحضر (اللغة الشعرية) ليتماهى معها ازاء مهيمنة المنفى ونصها الوضعى التعويضي، ليتجاوز ولو وهما بأنه الكائن الملعون في المنفى..

أن هذه المشاكلة للكشف عن القيمة

الحرية او الحكمة...

الانسانية والمعرفية للامكنة التي غادرها اضطرارا، تحولت الى فضاءات شعرية غامرة فهو لم يسافر ولم يسح في ألامكنة مثل عادة الشعراء كرامبو او الشاعر الصيني الذي يتلبسه كقناع او مثل الابطال في اساطيره المشتهاة كاودوسيوس اوكلكامش، لانه ظل مشدودا الى عـوالمه الغائرة التى تمارس عليه حكمتها الخفية وتشده الى مجهولها، فهو يكتب لها المراثي ويستعير لغة الخطاب الاتصالي (بريد عاجل) ليظل رائيا للفصول الاربعة....لكنه ظل يتعاطى مع موضوعة المنفى بمشاطرة

لسطحية بحثا عن عوامل الحياة الحاسمة! كما يسميها الشاعر ..... لذلك فأن أعادة قراءة المنفى وكتابة المعنى فيه تكون كمن يبحث عن الجوهـر، وهـذا مـا يجعل الشاعر ينزاح باتجاه الية تفكيكية تعود به الى (وقت رامبو) أي الى خروج شعري هو المعادل التعويضِي للمنفى في لأ براءته والتماسا الى مكون تطهيري ينقذ الشاعر من قصدية منفاه ومن عدميّته وان يكون هذا المطهر عالما ما بعد الطوفان، اذ يتأسس الخلق ويكون الطريق الى الحياة

حكمة مقروءة كما يصفها الشاعر.. ان الشاعر لايستطيع ان يعيش خارج اقصاء المودة فهو ينتجها (خطابا في الصباح) مثلما لايستطيع الان ان يعيش خارج منافيه ،، فهي تنتج الامتلاء المعرفي وتنتج ايضا مشاطرات غير اليفة لايمكن ادماجها في السياق بسهولة " لانها ستقف امام نكهة الشاعر القديمة.. وهذا التضاد يقاومه الشاعر باللغة الحادة المحتشدة بالرموز والايهامات وبنيات(الرسائل)... ولعل اغلب شعراء المنفى يعيشون الان هذه العوالم النصوصية والتي هي مقابل لما تحققه الانساق التعويضية من احالات الي المكان الأثيري/ المكان اللذوي/ المكان الشعري، أي ان المكان / المنفى يصير جسدا للتماهي لكنه غير خصيب ولايملك فعل الكينونة ولايمكن للمطابقات فيه ان تكون بداهة.. ان قانون المنفى هو قانون الزمن وظاهر التشكل وليس التحقق وحاضنة التشيؤ في ثنائية الجسد/ الرغبة والجسد/ المعرفة والجسد/ الحركة..

مات كمال سبتى دون ان يصل بريده العاجل، ترك المنفى أضطرارا وعاد مثل كلكامش الى اوروك يبحث عن وهم خلوده في الاثر، مات كمال سبتي صانع الاحلام الاستثنائي والمغامر الذي اطلق جسده مثل موجة تبحث عن بياضها عند سيولة

الثماني سنوات والتي كانت بلا

اسباب ولا نتائج كما اشادوا بالعدوان

على الجارة الكويت متناسين

الفظائع التي ارتكبت بحق الانسان،

وقد صور البعض من اولئك الكتبة

## قراءة في مجموعة اصغي الى رمادي

ليتأكد حقاً من أنه يتحدث عن حكاية

زهير كاظم عبود

فصول من سيرة ذاتية، لكنها لبست أستلال حكايات من إلماضي، مثلما ليست سردا تاريخيا مألوقا أوكما أعتدنا أن نقرأه من تاريخ السير الشخصية. 

حكايات تعلقت في الذاكرة أو نبتت في البال، وليست قصائد شعرية تتشكل من مقاطع لصور جميلة أوحزينة يستله حميد العقابي من بين فصول حياتنا وأيامنا الممتلئة بالحزن والغرائب والخفايا التي نتستر عليها فيما بيننا. الطريقة التّي بدأ بها الكاتب حميد العقابي رمادة بفطنة وذاكرة غريبة، ربما يستل غرابتها من أنه يشترك معنا في ماخلفه من الوجع الأنساني وماأحدثه خراب الأيام في طفولتنا

ابتدأ العقابى وجوده وعدمه وصراحته وندمه وفلسفته وقصائده بهدوء يقطع الأنفاس، فقد سيطر منذ حكايته الأولى على الأنفاس وبأت يبهرنا بشيء لاندركه، لكنه في كل الأحوال يعتمد التشويق بالرغم من كونه يعيش حكاياتنا ويشترك معنا في تلافيف

اعمارنا وأحزاء من ذاكرتنا وذكرباتنا. وحتى لاتضيع فرصته في كتابته القصائد الشعرية يدلق علينا بين فرصة وأخرى ما استطاعت مفاتيحه الشُعرية بقصيدة لايلبث ان يتركها نقلبها ليلتف علينا بحكايات أخرى تنقلنا من أجواء البلاد القصية الى جو دمشق، ويتميز بقدرته على المراوغة في الكلام، فللكاتب قدرة على أن ينقلك من دمشق ويحط بك في المانيا ويعود معك الى الدنمارك بمواعيد ليس لها أساس ولم يكتشف مع من ومتى وأين ؟ فيضيع في زحمة سؤاله دون أن يجيب. وهِ (بَـزِون) البِّي ريما عَـالج بَهـا الما

أنسانياً عراقياً، واستطاع فيه أن يسبر

الغور الجمعي العراقي بتفصيل لذيذ لايخلو من قِدْرته على تطويع الكلمة، وقدرته أيضاً على السيطرة على القارئ فيتعاطف معه وينحاز الى جانبه ويسير معه الى آخر الحكاية، حتى يكاد القارئ أن يتصفح الأسم مرات عديدة

بائدة لم تزل ترتسم في ذاكرة وحياة ويدخل في تفاصيل حياة العائلة لتصير أنَّت واحداً منها، وتلح لمعرفة ماذا جرى لكل شخص من شخوصها، لحميد العقابي القدرة على توزيع الأشخاص في حكانته بخفة ودقة ليتحدث كل منهم عن دوره بتفاصيل ممتعة ودقيقة. لن تكفى اللعنة ولاالحيرة التي تتلبس القارئ وهو يدخل في تلافيف الحكاية فثمة تضاصيل تدعو بالحاح الى أن بعضنا ومانخجل أن نتحدث بهِ. تتابعها، لكنه ينقل روحه عبـر جبهـات القتال المحتدم على الجبهة الأيرانية

عبر كردستان الى طهران لاجئا. من أين أستطاع هذا الشاعر الذي نثر عبق أزاهيره الملونة عبر دواوينه المنشورة وغير المنشورة، فقد أصدر ديوانه (اقول أحترس ايها الليلك - ١٩٦٨) و ( واقف بين يــدي ٨٧ ) و( بم التعلل ٨٨) و ( حديقة جورج ٩٤ ) و( وحدي سافرت غداً -بالدنماركية ٩٦ ) و( كمائن منتعظة ٩٨) وله مخطوط مَن الشعر غناء فحسب، وله مخطوط قصص

وثِمة أشياء أخرى. وهكذا فأن التجربة التي عجن فيها حميد العقابي حكاياته وسيرته الشخصية وشعره مع حكايات أيامه وخلطها خلطة متماسكة يتركنا نتلوى على تفاصيلها ونشم ترابها ونشم روائح

دمائها المتيبسة وأوقاتها الحرجة. ويتنقل حميد العقابي ينتقي من بين أيامه أسماء وحوادث ومواقف يحدثنا عن تضاصيل وجعه ووجع من صادفهم بحياته، غير أنه بترك لنا الخيار أن ننتقي منها مايوهمنا بأنه يتحدث عنا غير أن تضاصيل قصة شمعة التي أستلها من بين حـروف الحقيقـة التـي تآكلت ونخرها الزمن وبانت عليها أملاح الماضي فيرسم لنا باقتدار وبجدارة تفاصيل حياة الناس وينقل لنا أدق أجزاء الحركات التي تحدث ليس

بين شخـوص روايـته، أنمـا بين أهل محلته وشارعه، لكنها (شمعته) التي أنارت المحلة والمدينة وانطفأت بيباس روحي بعد أن نثرت سرها وأسرارها على

القدرة التي يتمتع بها النص الذي سماه حميد العقابي الرماد جزافاً، والحقيقة أنه يريدناً أن ننصت الى جمره الكامن تحت الرماد، وهو الذي يسلب منا عقولنا ويسيطر علي مشاعرنا بأحداث تجعل منا نحن جزءاً من أبطال قصصه وحكايات محلّته وتفاصيل وجعه الأنساني. اثنتا عشرة حكانة بتشكل منها جمر العقاني تلسعناً في العمق وتنطبع ليس في الداكرة فقط، بل أنها تنطبع في الضمير، وهو الأيبوح بأسراره أنما يتحدث لنا عن أسرارناً ومانخفيه عن

كان حميد العقابي متألقاً في نصه ومقَّتدراً في حكاياته الَّتي كانت ( بزون ) و(شمعة) أكثرها بريقاً حين تجد أن لأقدرة عندك على تركها دون أن تتابعها حتى آخر الشوط، وتلك قدرة خفية يتميز بها المتألفون من الكتاب سيطرتهم على القارئ واحتساب أنفاسه وفق كمية الكلمات التي تتخللها الحكايات.

وحين تصغي بتمعن واهتمام لما يريد أن يقوله العقابي تجده يفصل بقدرة متمكن فصل الشعر عن الحكايات والفلسفة عن المعرفة والعدم عن الوجود والفرصة عن الندم.

المتعة التي تجتاح الروح بعد انقضاء الحكايات التي يدلقها في حضنك حميد العقابي تُجد أنكُ بحاجة ماسة لاستعادة تضاصيلها وتسجيلها في الذاكرة فثمة خلط يحدث بينها وبين ماتختزنه الذاكرة، ولاتدرى بعدها أي الحكامات تعود للكاتب وأيها تعود لك. فصول من سيرة ذاتية لاتشبه فصول السير الذاتية التي عرفناها، ولاتتطابق مع التفاصيل التاريخية لفترة تاريخية تتحدث عن الـزمن أو الأيـام، ذلك أن العقابي يتحدث عن الأيام والـزمن ضمن التاريخ، قادراً على أن يحول الشريط الذي مرأمام عينيه الى جمر ينبغي أن نصغى اليه.

عدنان الفضلي

دخلت القصة العراقية افقا جديدا بعد تغيير النظام السياسي السابق، . اذ كانت تنوء تحت طواحين الاعلام السابق الذى طوقها بقيود ثقيلة وجعلها تعكس آلياته التي تشي بالتعسف والعنف والاضطهاد والقصة لـدى الادبـاء في مـدينــة الناصرية عانت من تلك الانفعالات السياسية وكان معظم القصاصين اسان تلك الفترة المظلمة ينوؤن بذلك الحمل الثقيل. اما الان فقد حصل ادباء الناصرية على حقهم في الكتابة الحرة فهل شهد الواقع القصصي هناك تغييرا ملحوظا ؟ سنتعرف على ذلك من خلال هذه الاحاديث التي اخذناها من بعض كتاب القصة في مدينة الناصرية:

الروائي محسن الخفاحي تحدث عن الموضوع قائلاً :

بالرغم من الحرية الواسعة التي منحتها هذه المرحلة للكاتب العراقي في اجتياز التابو واظهار المسكوت عنه في الكتابة فان النتاج الادبى في حقل السرد يتبعثر في التعبير عن هذه المرحلة وما تتضمنه من صراعات تستهدف حياة ووجود الانسان وتعصف بكل ما هو انساني، حتى الان لم تظهر تلك الاعمال القصصية التي تجسد هذا الاختلاف والصراع ومعظمها هرب الى الجمالي بعيدًا عن الموضوعي ربما لان حقل السرد يحتاج الى شجاعة هائلة على خلفية الأنفلات



احمد الباقري

الامنى وقعقعة السلاح التي تصادر سكون النهر . ومع ذلك فان القصة ىء مع هــذا فــانــا واثق مـن ان المواهب الكبيرة في الكتابة القصصية ستجد ذات يوم طريقها لانحاز اعمال فنية كبيرة وذلك لأن الوضع الان هـو وضع مشـالي وملحـمي في صراء الانسان ضد الموت وهو اعنف حالة صراع قد يصل الى مستوى الملحمة.

> فيما قال القاص حسن عبد الرزاق :

الكتابة بلا ضغوط او قيود تتيح للقاص ان يحلق في فضاءات الابداع . هذه بديهية لا نقاش عليها . لكن السؤال الذي يطرح بشدة الأن هل ثمة حرية حقيقية امتلكها القاص بعد زوال كابوس الطاغية . باعتقادي ان المنوعات التي عملت بمثابة اسوار منبعة تحول بين المبدع وفضاء الابداع قد بقيت كما هي اذاً لم اقل ان بعض الاختناقات قد الحقت بها وهذه الحالة تبقى على

محسن الخفاجي

العراقية الحالية ( بالدلالة الزمنية فقط ) قد واصلت تمردها وجموحها واستمرت باقتحامها المناطق المحرمة بعد ان استمرت بالاحتماء باللغة مبتعدة بالقاص ككائن حي وليس بالنص الادبي عن طلقة الممنوع التي تصادر حيّاته . وطبعا لهذا التمرد والجموح مدى محدود جدا وبسبب هذه المحدودية تلمس حالة السكون التي كنا نحله بنقيضها .. جريان سريع وامواج متدفقة .. وتيارات جديدة .

اما الاديب احمد الناقري فقد تحدث قائلاً:

لقد كان بعض القصاصين العراقيين في زمن البعث يمجدون الحروب التي كَانْتُ تَسْتَهِلُكُ الْأَنْسَانِ وَالْأَرْضَ والاموال وتلك المرحلة استنزفت الكثير من الاقلام التي اعتمدت على التطبيل لنظام اتخذ من العنف طريقا له، فمجد ذلك البعض حرب

رَئيس النظام على انه اله سجدوا له كثيرا . وبعد التغيير تنفست القصة العراقية هواء نقيا، واستنشق القصاصون العراقيون هواء الحرية، فاخذوا يكتبون قصصاعن الواقع الجديد، فلم ينافقوا النظام السياسي الجديد بل كانوا يكتبون بموضوعية رصينة وتظهر الجوانب المضيئة والمعتمة في هذا الواقع بل ان بعضهم اكد على سلبيات هذ الواقع مثل قتل الابرياء بالسيارات المفخخة وذبح المواطنين بدوافع طائفية غير أن يعضهم كتب عن الحرب العراقية الايرانية بشكل حقيقي واصيل، وكانت قصصهم هي صص الحرب الحقيقية اذ ا يجملوا واقع الحرب بل اظهروا بشاعتها وفظاعتها من خلال الاحداث التي جرت على شخوصها الندين ذاقوا مرارة النذل والهوان، بالاضافة الى ذلك قدم من خارج العراق قصاصون اضافوا دما جديدا للقصة والرواية العراقية مثل شاكر الانباري اذ كانت قصصهم تحمل هموم المغتربين في بلدان الغربة وظروف لجوئهم وعودتهم الى العراق. اعتقد أن القصة العراقية الان هي في احسن احوالها، اذ ان القصاصين يتمتعون بالحرية الكاملة في تصوير سلبيات الواقع الحديد بدون نضاق سياسي وبدون خوف من تبعات كتاباتهم . آمل ان تنتعش أجواء القصة العراقية وان ينعم القصاصون بالمزيد من الحرية كى يُزداد الابداع القصصي، وكي تكون القصة العراقية شهادة حقيقية عن الاحداث التي تمريخ

## الصذكرى السسابعية والثلاثيون لتسأسيس فسرقية مسرح كسربلاء الفني

عبد الرزاق عبد الكريم

<u>لقد عوفت مدينة كوبلاء منذ القدم أحد المظاهو التمثيلية</u> المعروفة التي توافق الاحتفاك بذكرى معركة الطف الخالدة كما <u>عرفت في العشرينيات وما بعدها لعبة شعبية تسمحا (لعبة</u> <u> البقال) كانت تقام أثناء حفلات السمر والأعراس والختان فتلبس</u> <u>المجموعة ملاىس تمثك هاروت الرشيد وأحواء ليالي ألف ليلة </u> <u>وليلة فتقدم مشاهد كوميدية مرتجلة في الغالب تنتقد ىعض</u> <u>مظاهر الحياة اليومية وتعكس بعض همومها وكان للنساء أيضا</u> <u>محالس خاصة بهن.</u>

كما زارت المدينة فرق من بغداد كفرقة حقي الشبلي ويحيى فائق.. كانت تخصص يوماً لشاهديها من الرجال ويوماً للنساء.. هذه الفترات شكلت بداية مخاض مسرحي جديد في المدينة من خلال الأعمال التي قدمت في الثلاثينيات والأربعينيات لغاية السبعينيات حيث تم تأسيس أول فرقة أهلية بشکل رسمی فی ۱۹۷۰/٤/۲٤ تحت اسم ( (فرقة مسرح كربلاءِ الفني)) وقد اعتبر ذلك صيغة اكثر تقدماً في العمل المسرحي كماً ونوعاً كما أثرت الفرقة على موقف المجتمع من المسرح واستقطبت نوعيات العروض اهتمام الجمهور مع إن البداية كانت شاقة حيث يستمر العرض يومين أو ثلاثة إلا أن الجمهور بدأ بالازدياد فاستمرت لتصل بحدود الشهر وتواصل الفرقة بالعمل أدى إلى تواصل جمهور كربلاء الفنى لتابعة عروض فرق العاصمة ...وفعلاً فأن فرقة مسرح كربلاء جسدت بصدق كل التطلعات الخيرة في هذه المدينة وحولتها إلى ممارسة قدمت وتقدم من خلالها أعمالا فنية

لقد هيأت هذه المظاهر التمثيلية الأجواء النفسية لتقبل الجمهور للعمل المسرحي متكاملة شكلاً ومضموناً من اجل رسم إشارة

رائدة تتحد مع باقى الإشارات المضيئة على درب الفن العراقي الذي يسعى من اجل بناء حركة مسرحية تساهم بوعي من اجل ترسيخ المفاهيم الفنية الأصيلة لدى المشاهدين وقد توالى على مسؤولية الفرقة الفنانون عادل داود التميمي، نعمة أبو سبع، عبد الرزاق عبد الكريم. وقدّمت بحدود ست عشرة مسرحية تنوعت بين الجاد والكوميدي الهادف وأعمال مسرح الطفل وتتمتع الضرقة بعضوية المركز العراقي للمسرح بشخص الفنان الرائد المرحوم علاء الهاشمى بالإضافة إلى نشاطات فنية متنوعة منها إقامة الأمسيات الثقافية والفنية والمشاركة في يوم المسرح العالمي بإقامة عروض مجانية في المسرح وإجراءً سفرات لمشاهدة عروض مسارح بغداد (المسرح الفني الحديث، الفرقة القومية، المسرح الشعبي ...الخ ) والتعاون مع المنظمآت الجماهيرية والمهنية في تقديم أعمال مسرحية وتقديم المشورة الفنية لها. وكانت للضرقة المبادرة في إقامة مهرجان الأخيضر الأول في ١٩٧٢/٣/٣ ثم تبنت المحافظة لبقية المهرجانات التي لحقته كما بادرت الفرقة بالتوجه إلى أرياف المحافظة لايضاح قضية الصراع مع شركات النفط

وللضرقة دور معروف ومتميـز في تقـديم مسرح الطفل وبصمات أعمالها واضحة في حركة مسرح الطفل في العراق وقد اعد الكاتب سلمان عبد مسرحية (( النخلة والسلطان ))، قدمت بتاريخ ٢٢/٤/٢٢، الهدف فيها ترفيهي وتوجيهي لبناء مجتمع المستقبل واخرج العمل الفنان نعمة أبو

ثم دخلت الفرقة عالم الفنان يوسف العاني بتقديم مسرحيته المعروفة (( المفتاح )) بتاريخ ۱۹۷٤/۳/۲٤ وإعادة عرضها ثانية في ١٩٧٦/٢/٨ والمسرحية حكاية بسيطة بتناولها ومعالجتها أفكارا عصرية وسخريات ذكية عن المجتمعات إضافة الى احتوائها على جوانب اجتماعية تفيد الإنسان في مكان وزمان أخرجها الفنان نعمة

وعاودت الفرقة عملها لتعطى الفرصة للفنانين الشباب في مسرحية (( قضية ظل الحمار )) من تأليف فردريش دورنيمات وإخراج عقيل أبو غريب بتاريخ ١٩٩٠/٧/٢ . وحصلت الفرقة على دعم لجنة المسرح

دماء جديدة لها. العراقي بتقديم مسرحية (( صوت الحر الرياحي )) للكاتب الشاعر رضا الخفاجي -محمد رباط -علاء الهاشمي.

وإخراج عقيل أبو غريب وعلي الشيباني قدمت على قاعة الإدارة المحلية بتاريخ ٢/٣/ ١٩٩٨ وهي صورة من ملحمة الطف تحكي الصراع الداخلي لدى الإنسان بين معسكري الخير والشر وانتصار الأول وتطهير النفس والجود بالنفس.

العراق حاليا وفي الماضي القريب

وقد شاركت الفرقة في مهرجان المسرح العربي في بغداد بتاريخ ٢٠٠١/٣/٢٧ بمسرحية الملياردير تأليف نواف أبو الهيجاء وإخراج الفنان علي الشيباني وأعيد عرضها في مهرجان المسرح البابلي بتاريخ ٧٧/٤/ ٢٠٠١ تناولت المسرحية قصة إنسان عراقي تحديداً يعاني من ظروف الحصار القاسية والتي أدت به آلى أن يبيع ممتلكاته حتى وصل الأمر الى أن يساوم من قبل الوسطاء ببيع أعضاء جسمه بعدها يكتشف إن الجزء الصّغير من جسمه أكبر من كل الأثمان والأموال فإذا كان ثمن جزء بسيط من الجسم بهذا الثمن العالي فكم تساوي ذرة من تراب الوطن !

ولا تزال تواصل طريقها حيث تتم إضافة تحية اجلال واكبار للراحلين من اعضاء

الفرقة الفنانين نعمة ابوسبع -كريم حسين